
Uma abordagem filosófica
do teatro de Nelson Rodrigues

Una aproximación filosófica
del teatro de Nelson Rodrigues

.
Ana Portich1

Resumo

Afirmamos que,  frente à  hegemonia exercida por teóricos que consideram o teatro de 
Nelson Rodrigues como marco inicial da cena moderna no Brasil,  não basta fazer uma 
revisão de literatura para compreendê-lo. Isso porque, tomando como parâmetro autores 
do campo filosófico  como Georg Lukács,  Peter  Szondi  e  Raymond Williams,  os  quais 
estabeleceram um paralelo entre a modernidade e a feição que o gênero dramático adquire 
a  partir  do Renascimento,  percebe-se  que as  peças  de  Rodrigues  sinalizam a  crise  do 
drama moderno, sua negação, e não adesão. A liberdade de atuação ou o poder de decisão 
nas relações intersubjetivas – pedra angular do drama moderno – não têm lugar em suas 
tramas, pois elas se encerram no círculo estreito da tragédia familiar e/ou na clausura 
subjetiva  de  conflitos  psicológicos,  quando  não  caracterizam  as  personagens  sob  o 
aguilhão do determinismo naturalista.

Palavras-chave:  Teatro  brasileiro;  Drama  moderno;  Drama  burguês;  Tragédia; 
Naturalismo.

Resúmen

Frente a la hegemonía de teorías que definen el teatro de Nelson Rodrigues como punto de 
partida de la escena moderna en Brasil, creyemos que no basta con hacer una revisión de 
literatura para comprenderlo. Y eso porque, tomando en consideración las investigaciones 
filosóficas sobre el teatro hechas por Georg Lukács, Peter Szondi y Raymond Williams, 
quienes  establecieron un paralelismo entre  la  modernidad y la  forma que adquiere  el 
género  dramático  a  partir  del  Renacimiento,  uno  se  da  cuenta  de  que  las  obras  de 
Rodrigues señalan la crisis  del  drama moderno, su negación, y no adhesión a ello.  La 
libertad de actuación en las relaciones intersubjetivas - piedra angular del drama moderno 
-  no tienen lugar en sus tramas,  puesto que se encierran en la estrechez de la familia 
nuclear y/o en el confinamiento subjetivo de la psiquis, cuando no se encuentran bajo el 
signo del determinismo naturalista.

Palabras  clave:  Teatro  brasileño;  Drama  moderno;  Drama  burgués;  Tragedia; 
Naturalismo.

1 Docente  do  Departamento  de  Filosofia  da  Unesp,  câmpus  de  Marília-SP.  Em  2016  fez  estágio  pós-
doutoral na Universidade Sorbonne e em 2002 realizou parte do doutoramento na Universidade Ca’  
Foscari, de Veneza. Dentre suas publicações destacam-se  Ensaios de teatro e filosofia (2021), pela editora 
Unesp, e A arte do ator entre os séculos XVI e XVIII: da commedia dell’arte ao Paradoxo sobre o comediante, 
lançado em 2008 pela editora Perspectiva. E-mail: ana.portich@unesp.br.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

21



Drama burguês como sintoma da crise do drama moderno

Em texto de 1956, Peter Szondi afirmava que o desdobramento da forma dramática 

que  mais  interessa  para  compreendermos  sua  versão  moderna  engendra-se  no 

Renascimento,  com  a  retomada  da  Poética aristotélica  a  partir  de  1498  na  Itália, 

completando-se  com a  depuração  do  gênero  levada a  cabo  na  França  do  século  XVII 

(Szondi, 2001, p. 29 e ss.). Como resultado, elaborou-se uma preceptiva em que o drama se 

entende como ação que acontece ao vivo, portanto, o veículo linguístico que caracteriza o 

gênero é o diálogo, não a narração de um fato pretérito. Mais especificamente, o diálogo 

dramático enseja um conflito entre as personagens, visto que elas não se subordinam umas 

às  outras,  não  se  entregam ao  destino  nem se  abatem pelas  circunstâncias.  O  drama 

moderno distingue-se do antigo por defender a autonomia dos homens em prejuízo de 

condicionantes como a força do destino ou a interferência dos deuses.

O teatro moderno vincula-se assim ao advento da subjetividade, cujo fundamento é 

a  capacidade  de  realizar  uma  ação  livremente.  Nesta  acepção,  a  trama  é  urdida  por 

personagens que tenham vontade própria e a defendam em meio a uma coletividade, para 

que se tomem providências práticas. Tais personagens, a exemplo dos protagonistas de 

Corneille  e  Racine,  somente tomam decisões que tenham passado pelo crivo da razão 

(Portich,  2021a).  O  sujeito  não  se  percebe  como  criatura  passiva  diante  de  forças 

sobrenaturais  ou  do  poder  ungido,  nem  se  resigna  a  ocupar  um  lugar  natural, 

predeterminado. Nesse cenário, aquele que se entrega à inação deixa de ser sujeito de sua 

própria história, ou nunca chegou a sê-lo, por se conformar aos desígnios divinos ou a 

realizar aquilo que outros determinem.

No século XVIII, frente à exacerbação do centralismo político que desemboca no 

absolutismo, o âmbito de atuação das personagens do drama fica reduzido ao ambiente 

doméstico, uma vez que fora dali, na esfera pública, a burguesia, supostamente por ser 

plebeia, e mesmo a baixa nobreza não têm como participar ativamente da política, apenas 

obedecem  passivamente,  sendo  antes  objeto  de  deliberações  alheias,  tomadas 

exclusivamente  pela  aristocracia.  É  aí  que  surge  o  drama burguês,  entendido como o 

drama daqueles que, no  Ancien Régime,  estão alijados do poder. Embora não consigam 

pautar a política,  dentro de casa,  na vida privada,  ainda decidem o que fazer ou não 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

22



(Szondi, 2004).2 Enquanto o cenário da tragédia antiga situava os atos diante de palácios, a 

céu  aberto  e  em  plena  pólis,  no  século  XVIII  a  ambientação  teatral  transfere-se  para 

espaços internos de moradias, tanto casebres quanto solares ou residências medianas.

Nesta inovação do gênero, ressalta-se o apelo emocional em detrimento da razão, 

motivo pelo qual as condições de acordo com as quais se caracterizam as personagens não 

priorizam  profissões,  funções  públicas  nem  seu  status plebeu  ou  não,  mas  o 

relacionamento familiar e os problemas que dele advêm. Mesmo reis e príncipes podem 

receber  esse  tratamento,  subordinando seus  papéis  sociais  às  relações  parentais,  como 

demonstra Denis Diderot, ao enunciar a poética da tragédia doméstica:

Se a mãe de Ifigênia se mostrasse, por um momento que fosse, rainha de 
Argos  e  mulher  do  general  dos  gregos,  ela  me  pareceria  a  última  das 
criaturas. A verdadeira dignidade, a que me toca e perturba, é o quadro 
[tableau] do amor materno em toda a sua verdade (Diderot, 2008, p. 108).3

Aquilo que acontece fora de casa deve ser narrado, relatado epicamente, não se 

mostra em cena nem se dramatiza em uma ação presente. O emprego deste recurso técnico 

faz com que as personagens do drama burguês não se envolvam com a coisa pública, que 

apenas observam de longe ou sobre a qual tecem comentários e por isso mesmo não lhes 

desperta fortes emoções. Já os afetos verdadeiros dizem respeito a atritos que coloquem a 

família  em  perigo,  como  a  aflição  de  um  amor  não  correspondido  e  a  consequente 

impossibilidade de constituir família;  a ameaça de uma aliança matrimonial  imoral ou 

desvantajosa; rusgas entre pais e filhos; a angústia de ser um filho bastardo, portanto, de 

não pertencer a um lar; a intromissão de tios, cunhados e que tais no andamento da casa; a 

sedução do incesto.

Na  opção  por  garantir  a  privacidade  das  personagens,  efetua-se  uma  drástica 

atenuação  da  monumentalidade  trágica,  obrigatoriamente  associada  a  assuntos 

politicamente relevantes como a ascensão e queda de reis, os avatares de uma guerra ou o 

favor dos deuses.

2 Peter Szondi, na  Teoria do drama burguês, especifica que “A virtude é, na Inglaterra dos séculos XVII e 
XVIII, um meio de expansão social. Na França do Ancien Régime é, ao contrário, algo privado com que o 
burguês se consola, fugindo das intrigas e da malignidade do mundo para as suas quatro paredes. […] É 
de supor nela [a sentimentalidade] uma reação do burguês à sua impotência política e social, uma fuga da 
realidade externa em direção ao mundo dos sentimentos.” (Szondi, 2004, p. 142).

3 Cf.  “Ifigêneia”  (Harvey,  1987,  p.  284):  “na mitologia  grega,  filha  de Agamêmnon [rei  de  Micenas]  e 
Clitemnestra. A frota grega, na hora de zarpar para Troia, ficou detida em Áulis pelo mau tempo. O 
adivinho Calcas declarou que Ártemis exigia o sacrifício da filha de Agamêmnon e este mandou buscar 
Ifigêneia a pretexto de casá-la com Aquileus.” Cf. ainda o verbete “Agamêmnon”: “Clitemnestra jamais 
perdoara o sacrifício de sua filha Ifigêneia” (Ibidem, p. 19).

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

23



Ao contrário do que pode parecer, o termo drama burguês não espelha diretamente 

a luta pelo poder entre nobreza e burguesia, pois seu arranjo formal “não expõe conflitos 

de classe” (Szondi, 2004, p. 99), mas faz sobressair a sentimentalidade da família burguesa 

restrita. Ainda que a burguesia detivesse o poder econômico, a nobreza monopolizava o 

poder político, logo, aos plebeus só restava chorar por causa disso e correr para dentro de 

casa, onde ainda tinham papel relevante. Ao abrigo em pequenos núcleos familiares, “não 

ousam decidir  seus conflitos,  senão os reprimem em lágrimas de comoção e lamento” 

(Szondi, 2004, p. 99).

Crise generalizada do drama moderno

Na Alemanha se percebe, ainda no século XVIII, que o interior doméstico também 

constrange seus moradores, ao invés de salvaguardar a liberdade constitutiva do sujeito. 

Na peça  O preceptor, publicada por Jacob Michael R. Lenz em 1774, o recinto doméstico 

deixa de ser um local de acolhimento, de guarida contra as intrigas de corte. No enredo 

desta  peça,  o  jovem Läuffer,  recém-formado na universidade,  não tem perspectiva  de 

emprego e aceita trabalhar como professor dos filhos de um aristocrata, em cujo palacete 

passa a residir.  Na condição de agregado, sua vida torna-se insuportável,  pois não lhe 

pagam o salário prometido, não permitem que retorne à casa dos pais durante as folgas e 

não lhe  dão de  comer  o  suficiente.  O preceptor  apaixona-se  por  sua aluna e  os  dois, 

vivendo sob o mesmo teto, acabam mantendo relações sexuais. Quando tudo vem à tona, 

o preceptor é jurado de morte pelos parentes da moça e entra em desespero. Além disso, 

por ser filho de pastor luterano, deixa-se tomar pelo sentimento de culpa. Transtornado, 

emascula-se (Lenz, 1983, p. 111).

Uma das razões para que o drama moderno entre em crise é a intensificação de seu 

lirismo,  pelo  fato  de  tematizar  mazelas  advindas  do  excesso  de  individualismo, 

responsável pela perversão no interior das famílias, quando a imposição dos desejos de 

cada um compromete a vida em comum. O caráter subjetivista das peças acentua-se de tal  

modo que as personagens nada mais fazem do que expressar medos e anseios e refletir 

sobre si mesmas, sem nunca entrar de fato em contato com as demais. 

É então que a sede da subjetividade se desloca para outro espaço, mais limitado 

ainda; como diz Schiller no prefácio à peça A noiva de Messina, de 1803, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

24



o palácio dos reis  encontra-se agora fechado;  os  tribunais  recuaram das 
portas das cidades para o interior das casas, a imprensa desalojou a palavra 
viva;  o próprio povo, a massa viva e sensível,  onde não atua com rude 
violência,  tornou-se  Estado,  ou  seja,  um  conceito  abstrato;  os  deuses 
voltaram ao peito dos homens (Schiller, 1991, p. 77).

O conflito generalizado que obrigou as personagens a se refugiarem em seu mundo 

interior implicou a falta de diálogo e a consequente inação imperantes no teatro de fins do 

século XIX em diante.  Vários dramaturgos expuseram o problema, alguns deles,  como 

August Strindberg, transpondo o drama para os estratos de uma psiquê cindida. É o caso 

da  peça  Rumo a  Damasco,  de  1898,  em que todas  as  dramatis  personae são  projeção da 

memória do protagonista, denominado Desconhecido, como se o eu fosse outro; ao mesmo 

tempo, pessoas que passaram por sua vida emancipam-se, entrando em choque com ele. 

Após as oito primeiras cenas da peça, as demais sete ocorrem nos mesmos locais em que se 

situaram as sete primeiras, e o Desconhecido termina a primeira parte da trilogia Rumo a 

Damasco no mesmo local e no mesmo instante em que ela se iniciara, como se a duração da 

peça fosse de milésimos de segundo e toda a trama tivesse acontecido apenas na mente do 

Desconhecido (Strindberg, 1997).

Outros  dramaturgos,  dentre  os  quais  Jean-Paul  Sartre  em sua peça  Entre  quatro 

paredes, de 1944, tentam resgatar os ambientes privados, sem apresentá-los como refúgio, 

mas, sim, como campo minado: no post-mortem, Garcin, Estela e Inês vão para o inferno, 

localizado em uma sala de estar onde os três são obrigados a conversar o tempo todo. O 

castigo por seus pecados é a tortura de não conseguir se distanciar dos outros nem depois 

da morte, razão pela qual Garcin conclui: 

Então,  isto  é  que  é  o  inferno?  Nunca  imaginei...  Não  se  lembram?  O 
enxofre, a fogueira, a grelha... Que brincadeira! Nada de grelha. O inferno... 
são os Outros (Sartre, 1977, p. 98).

Alguns  dramaturgos  rejeitam  em  bloco  essas  soluções,  propondo  que  assuntos 

públicos,  evidentemente  situados  além  da  esfera  egoica  e  do  círculo  familiar,  sejam 

reintroduzidos  no  teatro  como dados  objetivos,  portanto,  pelo  emprego  de  elementos 

épicos, ou de um gênero literário que não tenha se rendido à extrema individualidade. 

Seguindo esta tendência, a proliferação de elementos narrativos no teatro do século 

XX dá a ver a tentativa de trazer de volta aos palcos o jogo político deixado à margem do 

drama burguês. Abre-se assim uma fissura na forma do drama restrita à representação de 

conflitos domésticos ou psicológicos. Como consequência, rompe-se a unidade de ação, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

25



pois as cenas deixam de ter encadeamento linear para dar saltos no tempo e no espaço, 

como ocorre desde a antiguidade nas obras pertencentes ao gênero épico.

Visto que determinados aspectos formais da épica passam a ser assimilados pelo 

drama, como a sujeição da personagem ao esquema concebido pelo narrador, este gênero 

entra em crise, perdendo sua prerrogativa de dar voz ao homem independente, capaz de 

tomar decisões sem ser forçado a nada. 

Dentre  os  elementos  épicos  que  se  incorporam  então  ao  gênero  dramático, 

destacam-se  flashbacks presentes em peças teatrais estadunidenses como  Nossa cidade, de 

Thornton Wilder, que rompe  com a linearidade da ação dramática, ao trazer de volta à 

cena a personagem Emily, falecida em trabalho de parto. No cemitério, em uma dimensão 

diferente à da realidade, os mortos da cidade encontram-se e conversam com a recém-

chegada, quando Emily pede ao Diretor de Cena para voltar à vida por um dia que fosse, 

mais precisamente uma ocasião feliz como seu aniversário de 12 anos.  Nesse salto no 

tempo, Emily será objeto de observação de si mesma: 

DIRETOR DE CENA – Você não viverá  somente;  mas ver-se-á  vivendo 
também. […] E enquanto se vê vivendo, você vê as coisas que eles – os de lá 
– não sabem. Você vê o futuro. Você sabe as coisas que irão acontecer mais 
tarde (Wilder, 1976, p. 114).

Após  sua  estreia,  em  1938,  Nossa  cidade foi  grandemente  aclamada  nos  EUA  e 

chegou a ser adaptada para o cinema em 1940, com cinco indicações para o Oscar, o que 

comprova a grande receptividade do público em seu país de origem como no mundo. Em 

1942 Nossa cidade estreou em nosso país.

O drama burguês de Nelson Rodrigues

No  Brasil,  Nelson  Rodrigues  celebrizou-se  por  empregar  esse  tipo  de  recurso 

técnico,  especialmente em  Vestido de  noiva,  de 1943,  situando a história nos momentos 

finais  da vida de Alaíde,  após ter  sido atropelada supostamente pelo marido.  Todo o 

restante da história já aconteceu e aparecerá somente como lembrança, ou como delírio de 

alguém  em  estado  terminal.  As  cenas  situam-se  em  três  planos:  o  da  realidade,  da 

memória e da alucinação, divididos em três cenários no palco. Quando a ação acontece no 

plano  da  realidade,  os  demais  ficam no escuro  e  vice-versa.  No plano da  alucinação, 

Alaíde faz contato com Madame Clessi,  uma cafetina morta pelo amante no início do 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

26



século XX. Somos informados de que a protagonista mora na casa onde se localizava o 

bordel  e  isto  lhe  despertou  fantasias  e  desejos,  além  da  pulsão  de  morte  que  se 

consubstanciou em seu assassinato – a identificação com a finada era tanta, que o fim de 

Alaíde assemelha-se ao dela. Sabemos ainda que a trama envolve Pedro, Lúcia, Gastão e 

dona Lígia, respectivamente marido, irmã, pai e mãe de Alaíde. No plano da realidade, 

repórteres relatam o atropelamento que irá vitimá-la, enquanto os médicos tentam salvar 

sua vida na sala de cirurgia.

Posteriormente,  Nelson  Rodrigues  explorou  fórmulas  epicizantes  ainda  mais 

complexas, como no cenário da peça A falecida, de 1953, assim descrito na primeira rubrica:

Cena  vazia.  Fundo  de  cortinas.  Os  personagens  é  que,  por  vezes,  segundo  a 
necessidade de cada situação, trazem e elevam cadeiras, mesinhas, travesseiros que 
são indicações sintéticas dos múltiplos ambientes. Luz móvel. Entra Zulmira, de 
guarda-chuva  aberto.  Teoricamente  está  desabando  um  aguaceiro  tremendo.  A 
moça está  diante  de  um prédio  imaginário.  Bate  na  porta,  também imaginária. 
Surge  Madame  Crisálida  com  um  prato  e  o  respectivo  pano  de  enxugar.  De 
chinelos, desgrenhada, um aspecto inconfundível de miséria e desleixo. Atrás, de pé 
no  chão,  seu  filho  de  dez  anos.  Durante  toda  a  cena,  a  criança  permanece, 
bravamente, com o dedo no nariz. Zulmira tosse muito (Rodrigues, 1993, p. 733).

Flashbacks e demais elementos épicos que comprometem a relação de causalidade 

entre  os  episódios  da  peça  são  empregados  aqui  sem  tocar  no  predomínio  da 

representação  da  vida  privada,  visto  que  os  enredos  giram  em  torno  de  conflitos 

familiares.

É preciso fortalecer os laços de família e preservá-la de tudo aquilo que ameace e 

desestabilize a integridade do lar, tal como a prostituição e o adultério, ou o inconveniente 

de  um mau partido.  Ainda  que  Rodrigues  trate  da  condição  socioeconômica  de  suas 

personagens, por exemplo, no caso do bicheiro  Boca de ouro, a ação cênica de suas peças 

prioriza relacionamentos íntimos, relegando as atividades profissionais a simples relatos. 

Em Boca de ouro, escrita em 1959, um jornalista investiga a morte deste poderoso bicheiro 

de Madureira, subúrbio do Rio de Janeiro, e o faz ouvindo as diferentes versões contadas 

por uma de suas amantes, Dona Guigui (Rodrigues, 1993b).

Em que pese o emprego de recursos épicos bastante complexos, nenhuma trama de 

Nelson Rodrigues coloca em cena um confronto entre patrões e empregados, ao contrário 

do que se vê em peças teatrais consagradas em sua época, como  Os tecelões, de Gerhart 

Hauptmann, escritor que em 1912 havia recebido o Prêmio Nobel de Literatura.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

27



A opção de Nelson Rodrigues pela praxe doméstica é programática, uma vez que o 

teatro  nacional  e  internacional  já  apresentava  alternativas.  Dramaturgos  como  Jorge 

Andrade  e  Giafrancesco  Guarnieri  tentaram  incorporar  à  forma  dramática  conteúdos 

épicos, ou seja, temas sociais como a queda da aristocracia cafeeira, que Andrade abordou 

n’A moratória, de 1955, ou o operariado em greve, que Guarnieri representou em Eles não 

usam black-tie, de 1958.

Suas peças, dentre as quais a renomada Vestido de noiva, tematizam a constituição 

da família, como de fato sugere o título. Duas irmãs cobiçam o mesmo namorado, uma 

delas  sai  vitoriosa  e  se  casa  com  ele;  a  situação  sofre  uma  reviravolta  e  por  fim  a 

protagonista, Alaíde, é suplantada pela rival, que desposará o cunhado tão logo ambos 

concretizem o plano de assassiná-la. Permanecemos aqui no âmbito do drama burguês, 

inclusive por seguir a cláusula da condição social adequada a representá-lo, preconizada 

por  Diderot  em  meados  do  século  XVIII.  Em  textos  teóricos  sobre  o  drama,  Diderot 

recomenda que não se dê importância

em cena a seres que são insignificantes na sociedade. Os Davos foram os 
pivôs da comédia antiga porque eles eram, realmente, o motor de todas as 
confusões domésticas. Mas que costumes devemos imitar, os nossos ou os 
de dois mil anos atrás? (Diderot, 2008, p. 103).4 

O enciclopedista conclui que, se patrões e empregados não se misturam na vida 

real, personagens de condição inferior não podem ter papel de destaque no drama.

Na esteira da preceptiva diderotiana, Vestido de noiva retrata uma família abastada, 

já que o próprio falecimento de Alaíde é anunciado no obituário radiofônico; além disso, 

embora se  registre  no plano da alucinação,  uma interlocução informa que seu velório 

custou “Uma fortuna em flores! […] Enterro de gente rica é assim.” (Rodrigues, 1965, p.  

221) – trecho de conversa entre Alaíde e Clessi no 3º ato. Ainda no 1º ato, Alaíde reclama 

ao marido, Pedro: “Você não acaba com esse livro? […] Por causa dos seus livros você até 

esquece que eu existo.” (Rodrigues, 1965, p. 147). Um marido que não demonstra interesse 

pela esposa, preferindo ler livros, revela o status das personagens.

Na revisão de literatura, não se costuma relacionar o teatro de Nelson Rodrigues ao 

drama burguês. Em volume recente do periódico Literatura e sociedade, João Roberto Faria 

faz  um  levantamento  de  autores  que  sustentaram  a  tese  de  que  Rodrigues  teria 

4 Davo (personagem latina que se originou da Comédia Nova grega) é o escravo astucioso da peça A moça 
que veio de Andros, de Terêncio, e também o escravo que faz preleções a Horácio nas Sátiras.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

28



inaugurado o moderno teatro brasileiro, dentre os quais Décio de Almeida Prado e Sábato 

Magaldi, e conclui que, se a montagem de um espetáculo com características modernas foi 

iniciativa de grupos de teatro amador,  em termos de dramaturgia nossa modernidade 

começa com Nelson Rodrigues (Faria, 2023, p. 31), sobretudo por incorporar conteúdos 

psicológicos,  diferenciando-se  dos  estereótipos  que  predominavam  no  repertório  das 

grandes companhias de teatro.

Em geral, as personagens de Nelson Rodrigues são caracterizadas por problemas 

psicológicos,  muitas vezes por perversões atávicas como em  Álbum de família,  de 1945, 

onde se consumam relações incestuosas entre pais e filhos e entre irmãos, chegando o 

primogênito a se castrar por sentimento de culpa. 

Entretanto,  a  introversão freudiana não constitui  evolução formal,  mas retração, 

comparada à amplitude maior de interação social que caracteriza o drama moderno. De 

resto, por limitar-se à intriga familiar, Nelson Rodrigues não moderniza nossa cena, mas a 

imobiliza  em  um  passado  dominado  por  uma  classe  em  decadência,  premida  pela 

convulsão de 1917.

 Quanto  ao  suposto  progressismo  das  tragédias  cariocas,  por  denunciarem  a 

depravação  de  famílias  aparentemente  respeitáveis,  podemos  contestar  essa  hipótese 

apelando  ao  “Prefácio  à  Tragédia  moderna”,  texto  de  1979  em que  Raymond Williams 

mostra que as brutalidades sofridas nos lares e no dia a dia dos casamentos fazem parte da 

“forma  inalterada  da  tragédia  privada,  [que,]  com  seus  pressupostos  de  conflito 

primordial irredutível, pertence […] à ordem antiga” (Williams, 2011a, p. 99), ao momento 

histórico em que prevaleceu o drama burguês, assim como à classe que o fez emergir. Mais 

do que um avanço na cena brasileira, poderíamos dizer, com base na obra de Williams, 

que Nelson Rodrigues perseverou no caminho batido do drama familiar devido à tomada 

de posição política de não alinhamento à superação desta forma teatral.

Nelson Rodrigues, naturalista: tentativa malograda de salvação do drama

Vestido de noiva e outras peças da fase inicial da carreira do dramaturgo versavam 

sobre as agruras de famílias de classe alta, a exemplo do clã de fazendeiros retratados em 

Álbum  de  Família,  mas,  a  partir  de  determinado  momento  de  sua  carreira,  Rodrigues 

universalizou  o  direito  à  tristeza,  permitindo  que  as  classes  baixas  tivessem acesso  à 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

29



tragédia privada. Como se sabe, até o século XVIII o vulgo só ganhava o palco em chave 

cômica.

Ao  dar  ênfase  a  aspectos  trágicos  da  existência  do  lúmpen  brasileiro,  o  teatro 

rodrigueano pende ao naturalismo. Zulmira, por exemplo, protagonista de  A falecida,  é 

caracterizada em registro bastante ordinário.  Como ela mesma se define nas primeiras 

páginas do 1º ato, “Eu sou burra que dói!” Isso porque havia se esquecido de perguntar 

muita coisa à cartomante Crisálida, a qual, ao contrário das pitonisas trágicas, nada tem de 

misterioso:  tem  medo  da  polícia  porque  já  foi  “em  cana”;  a  todo  momento  perde  a 

concentração  porque  seus  pirralhos  “pintam  o  sete”;  berra  com  a  empregada  porque 

deixou “o aipim no fogo” (Rodrigues,  1993,  p.  733-735).  Por fim, as cartas tiradas por 

Crisálida revelam que o marido de Zulmira, Tuninho – não Antônio nem mesmo Toninho 

– pode ter uma amante. Como desenlace, saberemos por meio de flashbacks e flashforwards 

que, num lance teatral ou peripécia, a própria Zulmira havia enganado o desempregado 

marido, ao ter um caso tórrido com Pimentel, o próspero dono de uma frota de táxi. 

O primeiro contato dos futuros amantes foi um coito em um banheiro, como relata 

Pimentel ao marido traído, no terceiro e último ato: 

Pois é. Entrei na sorveteria e... Fui lá dentro... Mas em vez de empurrar a 
porta dos ‘Cavalheiros’, empurrei a porta das ‘Senhoras’. Abri assim e dou 
de cara com uma dona que estava na pia, lavando as mãos... Eu ia voltar 
atrás, mas ah! […] Deu-me a louca e já sabe: atraquei a Fulana, em bruto. 
Quer  dizer,  não  houve  um  ‘bom  dia’,  um  ‘boa  noite’,  não  houve  uma 
palavra entre nós, nada (Rodrigues, 1993, p. 768-769).

A falha trágica de Zulmira foi ter sido vista pela prima Glorinha de braços dados 

com o amante, o que a conduz à catástrofe de morrer tuberculosa. 

Com isso, a tragédia sofre um rebaixamento do estatuto ético das personagens. Na 

contemporaneidade, chamam a atenção duas leituras a respeito da admissão das classes 

baixas à tragédia: a primeira é defendida por Raymond Williams e considera a tendência 

de  maneira  positiva,  por  ter  abalado  as  bases  aristocráticas  do  gênero.  A  segunda 

interpretação, patenteada por Georg Lukács e Peter Szondi, vê o resgate da tragédia como 

reacionário, visando a preservar um teatro de classe, o drama burguês.

A inflexão vulgar da tragédia praticada por Rodrigues pode ser considerada um 

avanço,  uma espécie  de  conquista  do  direito  de  sofrer,  teoria  que  encontra  apoio  em 

Tragédia moderna, texto de 1966 no qual Raymond Williams detecta a perigosa tendência de 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

30



circunscrever a tragédia ao mito e assim segregá-la a estratos heroicos ou como monopólio 

da elite. Na recusa à atribuição do adjetivo trágico a “um desastre numa mina, uma família 

destruída pelo fogo, uma carreira arruinada, uma violenta colisão na estrada […] há a 

exclusão […] do sofrimento comum, o que, certamente, é vincular sofrimento significativo 

e nobreza (social)” (Williams, 2002, p. 30 e 73).

Contudo, Raymond Williams reconhece que a vulgarização do gênero provocou o 

efeito colateral de circunscrever a tragédia ao retrato da vida privada: 

os trágicos burgueses […] estavam voltando sua atenção para a família, 
como uma alternativa ao Estado. A sociedade [...] era uma noção perdida. 
[…]  A  desintegração  de  uma  família  motivada  por  desejos  pessoais 
distintos era vista […] como um tema trágico (Williams, 2002, p. 145).

Assuntos públicos que definiam seu conteúdo e sua forma foram banidos do drama 

que predominou desde o século XVIII. Adaptando-se a limites cada vez mais estreitos, a 

tragédia reduziu-se por fim “aos hábitos de pensamento da vida burguesa” (Williams, 

2002, p. 123).

Como declara o dramaturgo inglês Lewis Theobald no prólogo à peça  O pérfido 

irmão,  de 1715,  “Despido de pompa real  e  deslumbrante ostentação/ A sua musa [do 

autor]  conta  uma  história  de  infortúnio  pessoal  [private  woe]”  (Theobald,  17155 apud 

Williams, 2002, p. 123). Trata-se de um caso da vida privada, um adultério. No prólogo à 

peça  O justo penitente,  Nicholas Rowe contesta o privilégio do vértice da sociedade no 

protagonismo da tragédia:

Por muito tempo o destino de reis e seus impérios foi/ O assunto usual da 
cena trágica/ Como se o infortúnio tivesse feito do trono a sua herdade/ E 
ninguém pudesse ser infeliz, exceto os grandes...  (Rowe, 1703, p. 106  apud 
Williams, 2002, p. 124).

Em  consequência  da  restrição  da  cena  trágica  ao  convívio  familiar,  Williams 

constata “uma ratificação complacente da estrutura social em vigor” (Williams, 2002, p. 

128), isso porque a denúncia de desestruturação da família não atinge a ordem social, que 

permanece incólume por mais que a moralidade esteja abalada.

Raymond Williams acrescenta  que a  tendência  naturalista  do drama doméstico, 

centrado no casamento escandaloso, grotesco, “baixo e vulgar, ou sujo”, mergulhado na 

depravação, embora ameace “os padrões da sociedade decente pela subversão das normas 
5 THEOBALD, Lewis. Prologue. In: The perfidious brother. Londres: Jonas Brown, 1715.
6 ROWE, Nicholas. The fair penitent. Londres: Jacob Tonson, 1703

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

31



aceitas”, foi inócuo por restringir-se ao “lar burguês doméstico” (Williams, 2011a, p. 79), 

desconsiderando o vastíssimo espectro da experiência humana que não cabe na sala de 

estar. 

A própria classificação das peças de Nelson Rodrigues feita por Sábato Magaldi na 

introdução ao Teatro completo (1986) revela a tentativa de preservar o drama na translação 

do mito ou da tragédia para o meio carioca ou caboclo, cujo étimo é o mesmo. Como 

explica Sábato Magaldi em Nelson Rodrigues: dramaturgia e encenações, ao editar as peças do 

dramaturgo,  optou por  organizá-las  em bloco,  mas,  ao invés  de adotar  a  classificação 

cronológica, decidiu estabelecer critérios que agrupassem as diversas fases da produção 

rodrigueana: peças psicológicas, peças míticas e tragédias cariocas. Pompeu de Sousa, na 

introdução  ao  Teatro  quase  completo de  Nelson  Rodrigues,  edição  de  1965,  havia 

desqualificado a designação de tragédia carioca que o próprio autor utilizou no subtítulo 

de A falecida. Segundo Pompeu de Sousa, enquanto Álbum de família poderia ser definida 

como autêntica tragédia universal por tratar de nascimento, morte e tabus como o incesto, 

A falecida,  devido à  cor  local  e  à  proximidade com a  fala  comum, seria  um excelente 

exemplar de “comédia de costumes carioca, suburbana, ‘zona norte da cidade’” (Sousa, 

1965, p. 14). 

Sábato  Magaldi,  vinte  anos  depois,  rejeita  o  rótulo  de  comédia  de  costumes 

atribuído por Pompeu de Sousa à tragédia carioca pois, segundo ele, não se encontram em 

peças  como  A  falecida características  da  comédia  tais  como  o  final  feliz  e  o  apelo  ao 

ridículo. Para Magaldi, em última instância, toda a obra de Nelson Rodrigues poderia se 

definir  como  tragédia,  por  assumir  o  trágico  como  fundamento  da  vida  –  sem 

contrapartida de serenidade apolínea ou da distensão cômica: 

o  predomínio  da  acepção  trágica  da  existência,  uniforme  no  teatro 
rodrigueano inteiro, torna difícil assimilar qualquer de seus textos à ideia 
pura e simples de comédia. […] Ao situar as personagens, nas tragédias 
cariocas, sobretudo na Zona Norte do Rio, […] ele acabou por realizar um 
doloroso  testemunho sobre  as  precárias  condições  de  sobrevivência  das 
classes desfavorecidas financeiramente (Magaldi, 1986, p. 8 e 11).

Sendo assim, após a fase em que os papéis principais de suas peças ficavam a cargo 

da alta  roda,  Nelson Rodrigues deu preferência aos desvalidos.  Com base na obra de 

Georg Lukács e Peter Szondi, podemos interpretar esse desvio de rota como uma tentativa 

de  frear  o  movimento  de  ascensão  da  classe  trabalhadora.  No  momento  em  que  a 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

32



burguesia  se  mostra  impotente  para  protagonizar  tanto  a  cena  política  quanto  a  ação 

dramática, a tragédia naturalista visa, segundo os mesmos autores, paralisar o relógio da 

história, uma vez que não leva a cabo o rompimento com o drama burguês. O proletariado 

torna-se então apenas seu substituto, sem comprometer em nada o gênero, nem o sistema 

vigente.

No texto “O romance histórico e o drama histórico”, de 1937, Lukács explica que “a 

tragédia é uma espécie de relógio do mundo, cujo caminho indica a aproximação das 

grandes  crises  históricas”  (Lukács,  1976a,  p.  129).  Na  história,  os  conflitos  dramáticos 

brotam das ruínas de uma cultura, sobre as quais se edificará a cultura nascente. Como 

“em todas as culturas se assiste ao domínio de determinada classe, […] suas manifestações 

são governadas por relações econômicas e políticas da classe dominante” (Lukács, 1976, p. 

57). Quando essas relações são colocadas em xeque, também as formas artísticas se tornam 

problemáticas, entrando em crise. Lukács (1976, p. 58) conclui: “época dramática é a época 

da decadência de uma classe”. A classe até então proscrita do drama, sem ação pelo fato 

de  ser  oprimida,  ganha  vulto  e  torna-se  antagônica.  O  drama  burguês  não  pode  ser 

simplesmente replicado pela classe trabalhadora porque desse modo o conflito se anula.

Como medida de contenção de seu avanço na história, a classe emergente é então 

içada por seu inimigo para protagonizar o drama burguês. Entretanto, ao se neutralizar 

um antagonista, inviabiliza-se a própria dinâmica do gênero.

Ao passo que o aparecimento do drama burguês, no século XVIII, correspondeu ao 

processo  histórico  que  havia  levado  a  burguesia  a  derrubar  a  aristocracia,  o  drama 

naturalista, ao atribuir papel de destaque à pobreza antes alijada da tragédia doméstica, 

representou uma tentativa de salvar as prerrogativas da classe dominante. Dessa forma, 

deu sobrevida ao drama burguês quando o proletariado se encontrava em franca ascensão. 

Segundo a lógica excludente da classe dominante, o integrante das camadas baixas, 

não tendo a mesma capacidade de reflexão que o burguês,  corresponde a um estágio 

primitivo da humanidade, em que a vontade das pessoas é inquebrantável, o que favorece 

o estabelecimento de relacionamentos significativos, pré-requisito do drama. Desse modo, 

a burguesia consegue preservar a forma do drama, que por definição propaga o lema da 

livre iniciativa capitalista, mesmo no momento histórico de sua derrocada. 

Por  outro  lado,  ao  caracterizar  suas  personagens  de  maneira  a  causar  pena,  o 

dramaturgo naturalista torna-se seu observador distanciado. Ele não faz um registro fiel, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

33



objetivo, dos atores sociais. “Ao contrário, uma classe observa a outra: o poeta burguês e o 

público constituído pela burguesia observam o campesinato e o proletariado”, constata 

Peter Szondi (2001, p. 103).

A posição de superioridade do autor verifica-se no teatro de Nelson Rodrigues, no 

emprego  de  uma  linguagem  supostamente  objetiva  para  caracterizar  o  morador  de 

subúrbio,  o  bicheiro,  a  cartomante,  o  desempregado.  Em  Toda  nudez  será  castigada,  a 

prostituta Geni diz a seu cliente Herculano, com quem pretende se casar por interesse:

Só de olhar você – e quando você aparece basta a sua presença – eu fico 
[toda] molhadinha! […] Hoje tudo que é mulher diz puta que o pariu. Ah, 
de vez em quando, você me dá vontade, nem sei. Vontade de te quebrar a 
cara, palavra de honra. Desconfio que você gosta de apanhar. […] De vez 
em quando você tem uns fricotes de bicha! (Rodrigues, 1990, p. 192-194).

É na perspectiva de alguém que realiza uma pesquisa de campo, que estuda um 

modo de falar e o reproduz em cena que Nelson Rodrigues se coloca. Suas personagens 

não se expressam, são faladas por outro. O sujeito não ocupa mais o palco, ele está fora de 

cena, manipulando as personagens. Porque só o dramaturgo age livremente, aos cariocas, 

aos caboclos, cabe um tratamento trágico, que nos comova pelo fim inglório de Zulmira,  

Tuninho ou Arandir, nomes de gente humilde, digna de pena. Se “a compaixão pressupõe 

a  distância”  (Szondi,  2001,  p.  102),   por  mais  que se  tente  passar  o  bastão  do drama 

burguês  ao  trabalhador,  ele  está  impedido  de  conduzir  a  ação  dramática  por  não  ter 

vontade própria.

As  peças  naturalistas  demonstram  que,  diferentemente  de  indivíduos  com 

personalidade  definida,  os  homens  reduzidos  a  membros  de  estratos  sociais  sequer 

conseguem se comunicar e interagir,  visto que atuam por força do meio em que estão 

inseridos artificialmente pelo autor (Lukács, 1976a, p. 164).

As tragédias cariocas já de pronto nos situam em bairros pobres ou de classe média 

baixa que determinarão as ações das personagens, como no caso do bancário Arandir, 

protagonista de O beijo no asfalto, de 1961. Seu desfecho é totalmente alheio a qualquer ato 

que tenha cometido, já que o inescrupuloso repórter Amado Ribeiro e o delegado Cunha 

manipulam a situação e o culpabilizam por ter beijado um homem na boca, em público. 

Fazem isso para atrair leitores de jornais e limpar a barra do delegado, que havia chutado 

a barriga de uma mulher grávida para que abortasse. Quando passava pelo local onde um 

homem foi atropelado, Arandir se prontificou a socorrê-lo. O último desejo do agonizante 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

34



foi um beijo na boca e Arandir o realiza, mas esse ato de compaixão é interpretado como 

atentado ao pudor de um homossexual enrustido, que só havia se casado com Selminha 

para manter as aparências. 

Além de ser acusado de matar o suposto amante, além de perder o emprego e ter 

seu casamento arruinado pela campanha de difamação promovida por Amado e Cunha, 

Arandir é assassinado. Seu desenlace catastrófico é motivado pela paixão, mas a paixão de 

outro por ele,  seu sogro,  Aprígio.  Seu fim é determinado por outro,  violando assim a 

cláusula pétrea dos papéis principais de um drama – ser dono do destino.

Como revela Arandir no último ato, 

em toda minha vida, a única coisa que se salva é o beijo no asfalto. […] Pela 
primeira vez, na vida! Por um momento, eu me senti bom! […] Lá, eu fui 
bom.  É  lindo!  É  lindo,  eles  não  entendem.  Lindo  beijar  quem  está 
morrendo! (Grita) Eu não me arrependo! Eu não me arrependo! (Rodrigues, 
1990, p. 149).

Arandir leva uma vida de autômato, condicionado pelo meio. Porque seu potencial 

como agente é praticamente nulo, sua falha trágica foi ter conseguido uma vez na vida 

decidir por conta própria.

Caracteres passivos, como demonstra Szondi, são consequência da crise da forma 

dramática. A decisão de agir, como não pode ser condicionada por nenhum fator externo, 

implica presente absoluto, portanto, a influência do meio está ausente do drama puro, bem 

como tudo aquilo que se encerre na interioridade ou em outro tempo.

Tomando ainda como exemplo Os tecelões, escrita por Hauptmann em 1892, o título 

pressupõe  que  as  personagens  não  sejam  agentes,  uma  vez  que  suas  atitudes  são 

predeterminadas pelo coletivo de que fazem parte. Como atuam em bloco, são destituídas 

de autonomia, o que as impede de conduzir a ação dramática e acarreta a necessidade de 

intervenção de um eu épico, este sim, atuante. É o autor quem desloca a ação de cada ato  

para um local distinto, como no teatro de revista: o entreposto de tecidos, a casa de um 

tecelão, uma taberna, a residência do proprietário da tecelagem, a casa de um tecelão idoso 

(Hauptmann, 1968). Essa disposição dos atos, sem unidade de lugar e de tempo, só pode 

existir se houver um agente externo definindo o quando e onde. 

Segundo Anatol Rosenfeld, no naturalismo a intervenção do eu-épico vai de par 

com  forças  anônimas  e  opressoras  que  esmagam  a  tentativa  de  estruturação  de  uma 

personalidade: 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

35



a cena naturalista dissolve o Eu das personagens no mundo empírico. […] 
O peso das coisas anônimas – o ambiente –, não podendo ser reduzido ao 
diálogo, exige um palco que começa a narrar (Rosenfeld, 1977, p. 138).

O lirismo corrosivo do drama moderno

Como se disse, enquanto Nelson Rodrigues limita-se a denunciar a perversão que 

grassa no seio das famílias, já vinha acontecendo no teatro nacional e internacional o que 

Williams  (2011,  p.  84)  denominou  “reocupação  […]  do  espaço  público  que  o  drama 

burguês havia abandonado”.

Assim, não foi por falta de referências sobre formas teatrais que dessem conta de 

uma visão de  mundo mais  ampla  que nosso  dramaturgo optou por  encenar  conflitos 

derivados de estados mentais cuja matriz seria a relação de uma criança com seus pais. 

No teatro ocidental essa vertente subjetivista procede de um fator objetivo que faz 

ruir  a  liberdade  de  atuação  das  personagens.  Segundo  Georg  Lukács,  se  o  “drama 

moderno é o drama da burguesia” (Lukács, 1976, p. 67), o individualismo implicado na 

dinâmica antissocial da iniciativa privada compromete a interação entre os membros da 

sociedade (Lukács, 1976, p. 121). “Com isso, […] ser herói […] é o elevar-se acima […] da 

massa  que  o  circunda”  (Lukács,  2000,  p.  41).  Em  face  desse  alheamento,  um  abismo 

intransponível  ergue-se  entre  os  homens,  o  que  inviabiliza  a  comunicação  entre  eles 

(Lukács, 2000, p. 66).

Anula-se desse modo a possibilidade de qualquer ação inter-humana que sirva de 

matéria-prima para o drama, perdendo-se ao mesmo tempo a capacidade de expressão 

externa  da  vivência  interna.  Se  “no  drama  não  há  espaço  para  o  indivíduo  isolado” 

(Lukács,  1976,  p.  135),  esta  forma  literária  perde  vigência  ao  se  retrair  à  pintura  do 

isolamento,  à  descrição  de  pensamentos  e  sentimentos,  em  suma,  ao  dedicar-se  à 

paradoxal tarefa de colocar em cena homens enclausurados em seu mundo interior. A vida 

deixou de ser dramática, uma vez que na “nova vida não há pathos. Isso significa que o 

sublime, o heroico, se retrai para o interior” (Lukács, 1976, p. 147).

Para Lukács, a tendência do drama moderno à caracterização de personagens com 

profundidade psicológica explica o fato de que na contemporaneidade os aspectos formais 

do gênero lírico, fundamentado na expressão de sentimentos sem vínculo com a realidade 

externa,  predominem  sobre  o  gênero  dramático.  Esta  particularidade  resulta  de  um 

processo  iniciado  no  momento  em  que  o  interior  doméstico  consolida-se,  no  teatro 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

36



setecentista,  como  um  círculo  de  amical  manifestação  de  sentimentos  íntimos,  dando 

vazão ao drama burguês. Entretanto, o núcleo familiar, por mais reduzido que fosse, ainda 

constituía uma hiperexposição a que a alma libertada da existência não suportaria. A fim 

de imunizar-se contra as investidas do mundo, o teatro exacerba o lirismo a tal ponto, que 

o drama – cuja prerrogativa havia sido até então a encenação de uma ação no presente e 

em um espaço determinado, levada adiante por homens que defendem pontos de vista 

divergentes através do diálogo – reverte na inação provocada pela falta de diálogo entre 

personagens que não se encontram nem aqui nem agora.

O fato de algumas das tramas de Nelson Rodrigues referirem pessoas mortas ou 

moribundas já evidencia, nelas, a incapacidade de agir e a falta de compromisso com a 

vida.  Nesse estado,  não se encontram em pleno exercício de suas faculdades mentais, 

assim, não se pode dizer que suas histórias sejam condizentes com a verdade e há grande 

chance de que não passem de projeção externa de sentimentos, pensamentos e desejos de 

alguém confinado em seu mundo interior,  um eu-lírico.  Essa  versão  dos  fatos,  sendo 

unilateral, não tem comprovação material, não tem nenhuma ligação com a realidade. No 

processo de desligamento do eu e da vida, o teatro torna-se mais do que poético, onírico. 

É o que vemos na peça Doroteia, escrita por Nelson Rodrigues em 1949, em que três 

primas  viúvas  e  puritanas,  Carmelita,  Maura  e  dona  Flávia,  portam máscaras  que  as 

tipificam pelo horror ao sexo. Por conseguinte, não têm identidade. Papéis masculinos, 

mesmo quando entram em cena, são simbolizados por um par de botas ou outros objetos, 

sem direito à presença nem, é claro, à comunicação dialógica. Também a filha de dona 

Flávia usa máscara; chama-se Das Dores e morreu no parto, mas a mãe não lhe informa de 

sua morte e a ação cênica ocorre às vésperas de seu casamento,  quando então poderá 

conhecer  o  noivo  (botina).  Ao vê-lo,  Das  Dores  apaixona-se,  pecado que  obriga  dona 

Flávia a revelar à filha que ela foi natimorta e naturalmente não existe. Assim, Das Dores  

decide retornar ao ventre da mãe para poder nascer de novo e crescer como mulher, para 

se casar de fato. Nisso Carmelita e Maura conseguem enxergar nitidamente as botas com 

os cadarços soltos – o que é um verdadeiro atentado ao pudor, uma indecência – e dona 

Flávia  as  estrangula,  por  castigo.  Ela  própria  decide  morrer,  contaminando-se 

propositalmente ao tocar na prima Doroteia – que não usa máscara e é voluptuosa – , a 

esta altura leprosa como penitência por ter sido prostituta.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

37



D. Flávia – Nesse tempo não tinhas as chagas... […]
Doroteia – E já começam a me devorar... Várias no rosto, como desejavas...  
eu pensei que só fossem cinco...  […]  (violenta para d.  Flávia)  Qual será o 
nosso destino? […] Qual será o nosso fim?
D. Flávia (lenta) – Vamos apodrecer juntas (Rodrigues, 1993a, p. 669-670).

Muito se tem falado sobre a ligação entre o teatro de Nelson Rodrigues e o de 

Federico García Lorca.7 Em um dos trabalhos que defendem essa hipótese (Barbosa, 2010, 

p. 83 e ss.),  Doroteia  é cotejada com A casa de Bernarda Alba,  de 1936, pelo cenário que 

enclausura as personagens, pela monstruosidade que caracteriza tanto dona Flávia quanto 

a matriarca Bernarda Alba, e pelo tratamento dado aos homens em ambas as peças:

[n’A casa de Bernarda Alba] o vigário e o sacristão são sinos que soam ao 
longe;  […]  os  homens  do  povoado  são  o  dinheiro  que  oferecem  aos 
responsos do segundo marido de Bernarda; os trabalhadores são um canto 
distante; e Pepe é um retrato (Barbosa, 2010, p. 57-58).

Em 1932 Bodas de Sangue estreia com sucesso na Espanha e no ano seguinte García 

Lorca sai em turnê pela América do Sul, apresentando-se em Buenos Aires e Montevidéu. 

Atracou em Santos e no Rio de Janeiro, mas sua brevíssima estada passou em branco em 

nosso  país.  Segundo  Luciana  Montemezzo,  a  obra  do  andaluz  só  começou  a  ter 

repercussão no Brasil após o seu assassinato, em 1936. Em 1937 surgem “artigos, entre os 

quais  se  destaca  ‘Morte  de  Federico  García  Lorca’,  escrito  por  Carlos  Drummond  de 

Andrade”  (Montemezzo,  2009,  p.  274).  Em 1944,  com tradução  de  Cecília  Meireles,  a 

Companhia Dulcina-Odilon leva  Bodas de sangue ao Teatro Municipal do Rio de Janeiro, 

ficando em cartaz até 1947. Nessa ocasião Dulcina de Moraes declara ainda a intenção de 

montar  Yerma,  que o  grupo de Lorca havia  encenado em 1934.  Em 1948,  o  Teatro  de 

Amadores de Pernambuco monta A casa de Bernarda Alba, apresentando-a posteriormente 

pelas maiores capitais do país (Marcondes, 2012).8

7 Cf. SOUZA, Marcela Macêdo Sampaio de. O amor, a liberdade e a morte: diálogo entre A casa de Bernarda 
Alba e  Os  sete  gatinhos. Dissertação  (Mestrado  em  Teoria  da  Literatura),  Universidade  Federal  de 
Pernambuco, 2002; NOLASCO-SILVA, Leonardo. A Senhora do Álbum de Família no mar que afoga a 
Casa e não devolve os corpos: a sociologização do texto teatral como método de leitura a partir de Garcia 
Lorca –  La casa de Bernarda Alba – e Nelson Rodrigues –  Álbum de família e  Senhora dos afogados. Tese 
(Doutorado em Literatura Comparada), Universidade Federal Fluminense, 2008; OLIVEIRA, Rociele de 
Lócio. Tragédia no palco: o casamento em Bodas de sangre, de García Lorca, e Vestido de noiva, de Nelson 
Rodrigues. Dissertação (Mestrado em Letras), Universidade Federal do Espírito Santo, 2015.

8 Para se ter  uma ideia do papel  de destaque desempenhado pelo Teatro Amador de Pernambuco na 
história  do  teatro  brasileiro,  ver  FERREIRA,  Beatriz  Pazini.  “A  importância  do  Teatro  Amador  de 
Pernambuco (TAP) na trajetória teatral de Hermilo Borba Filho”. Todas as Musas – Revista de Literatura 
e das Múltiplas Linguagens da Arte, ano 14, n. 01, p. 181, jul.-dez. 2022: “No que diz respeito ao TAP, a 
partir de 1948, vive a chamada segunda fase: a renovação da cena (1948-1958), em que há a contratação de 
diversos encenadores vindos de outras regiões do Brasil, como a contratação de Adacto Filho, em 1948;  

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

38



As peças de Lorca provavelmente chegaram ao conhecimento de Nelson Rodrigues, 

levando-se em conta que um jornalista experiente como ele teria acesso a notícias sobre 

eventos  culturais  dentro  e  fora  do  Brasil.  Mas  o  que  nos  interessa  aqui  é  salientar  o 

predomínio de aspectos líricos sobre os dramáticos, em peças dos dois autores.

Yerma  não  consegue  ter  filhos,  embora  esteja  casada  há  anos,  porque  seu 

matrimônio com João foi arranjado e ela ama outro homem, Vítor. João é camponês, tem 

suas próprias ovelhas, mas trabalha dia e noite para prosperar, pouco se importando com 

a  esposa.  No segundo quadro  do  segundo ato,  Yerma e  outras  mulheres  seguem em 

procissão até a ermida de um santo, pedindo que interceda para que consigam engravidar. 

As falas são em forma de canto, e não dialógicas:

Maria
Senhor, que a rosa floresça!
Não fique na sombra presa.

2ª Mulher
Nesse corpo que se engelha, 
floresça a rosa amarela!

Maria
No ventre das tuas servas, 
a chama escura da terra.

Coro de mulheres
Senhor, que a rosa floresça! 
Não fique na sombra presa.
(Ajoelham-se)

Yerma
O céu tem os seus jardins
com roseiras de alegria;
entre roseira e roseira, 
a rosa da maravilha.
Raio de aurora parece,
e há um arcanjo que a vigia; 
as asas, como tormentas, 
os olhos, como agonias.
Em redor de suas folhas,
arroios de leite brincam,
tépidos, molhando a cara
das estrelinhas tranquilas.
Senhor, abre um roseiral
nesta murcha carne minha.

de Ziembinski, em 1949; de Willy Keller, em 1951; de Jorge Kossowski, em 1952; de Graça Mello, em 1953 
e 1957; de Flamínio Bollini, em 1955; de Bibi Ferreira, em 1956; do músico Nelson Ferreira e, até mesmo, 
de Hermilo Borba Filho, quando ele retorna de São Paulo”.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

39



(Levantam-se)
(Lorca, 1963, p. 110-111).

A tradução de Cecília Meireles ressalta a preponderância da poesia sobre a prosa na 

linguagem empregada por Lorca, não apenas no momento da reza, mas em toda a peça. 

No quadro anterior, as lavadeiras conversam em coro; na cena final, Yerma, ao saber que 

João nunca quis ter filhos, mata o marido por estrangulamento, as falas são poemas. 

Para além do veículo linguístico, o gênero lírico também se evidencia na situação 

em que se encontram as personagens de Lorca, a exemplo de A casa de Bernarda Alba, em 

que  a  protagonista  enviúva  e  suas  filhas  Angústias,  Madalena,  Martírio  e  Adela  são 

proibidas de sair de casa por oito anos, em sinal de luto. Evidentemente seu estado as  

impede  de  ter  qualquer  interação  social  e,  devido  ao  papel  tirânico  da  mãe,  não 

conseguem sequer expressar sua vontade de se casar, no caso, com Pepe Romano. Tudo se 

faz às escondidas.

Não é diferente a situação das personagens de Nelson Rodrigues, muitas delas já 

mortas, razão pela qual as cenas se limitam ao relato daquilo que foi realizado antes do 

acontecimento  presente,  restando  apenas  comentar  o  passado.  Desse  modo,  não  há 

possibilidade de mudança, de alteração de sua situação atual. Porque não lhes é dado agir,  

não provocam reações que formem o entrecho até a catástrofe. A catástrofe rodrigueana 

não surge da economia interna do texto, mas de um componente alheio ao campo literário: 

a tragédia deixou de ser um gênero literário para transformar-se em expressão de uma 

filosofia do trágico cujo fundamento é a negatividade inscrita na natureza humana. Em 

outra  ocasião  afirmei  que  no  século  XX  consolida-se  uma  tendência  de  interpretação 

filosófica sobre a arte, segundo a qual

o artefato, a pantomima, a máscara, ao invés de ocultar o ser, revelam a 
verdade  sobre  o  homem,  cuja  natureza  se  definiria  pela  negação,  pela 
falsidade,  pela  impossibilidade  de  comunicar  o  pensamento  de  um 
indivíduo,  daí  o  estado de isolamento do qual  não é  capaz de elidir-se 
(Portich, 2021a, p. 24).

A catástrofe das personagens deixa de ser aquilo que se preceitua no gênero trágico, 

como a culminação da defesa de pontos de vista divergentes, o que só acontece quando se 

leva uma vida em comum. A própria vida tornou-se uma desdita, não o fato de alguém 

morrer. Catástrofe é viver, e viver entre outros homens. Aqui parte-se do princípio de que 

a alma não encontra correspondência em nada além de si mesma. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

40



Como  observa  Francisco  Posada  (1970,  p.  134-135),  Lukács  considera  que  na 

Antiguidade tenha havido uma adequação dos fatos às exigências da alma, ao passo que a 

modernidade inaugura um período em que diante da consciência levantam-se abismos 

intransponíveis. Emerge então a noção de subjetividade: na tragédia antiga o homem está 

imerso na coletividade, entranhado ao natural e ao sobrenatural, mas o sujeito esquiva-se 

de tudo e de todos, separando-se do universo. O eu surge como prova de que o exterior 

deixou  de  ser  acolhedor.  A  sociedade  torna-se  ameaçadora,  ocultando  perigos  que 

rompem a velha totalidade, com seu sentido positivo da vida. Já o mundo burguês, cuja 

premissa é o individualismo, incentiva o isolamento, incita à vida oculta, às escuras, visto 

que o outro é sempre uma ameaça. Após ter-se aberto um abismo entre alma e vida, o 

mundo só produziu desenganos, desilusões e loucura. A busca empreendida pelo herói 

“não  o  levará  jamais  à  reconciliação  e  por  isso  será  um  eterno  maníaco,  hipócrita, 

aventureiro ou apático” (Posada,  1970,  p.  135).  Consequentemente a tragédia moderna 

conta somente com heróis negativos.

Para Carlos Eduardo Jordão Machado (2013, p. 207),

o mundo grego é descrito [por Lukács] como um mundo homogêneo, que 
surge como um dos poucos instantes ‘bem-aventurados’ da história e no 
qual  as  grandes  formas  (épica,  tragédia  e  filosofia)  se  desdobram, 
obedecendo a uma necessidade a priori, ao contrário do mundo moderno, 
no qual se contrapõem a experiência histórica individual e seu significado. 
O homem moderno vive numa condição de ‘sem-teto transcendental’.

Ao recorrer a autores como Georg Lukács, Peter Szondi, Raymond Williams e seus 

comentadores,  pretendemos  ampliar  as  possibilidades  de  interpretação  do  teatro  de 

Nelson Rodrigues,  cuja  obra,  segundo João Roberto  Faria,  Sábato Magaldi  e  Décio  de 

Almeida Prado, teria, ainda que tardiamente, requalificado o teatro brasileiro, colocando-o 

nos  trilhos  da  modernidade.  Ao mesmo tempo,  Magaldi  (1986,  p.  8)  preconiza  que  a 

“acepção trágica da existência” é uniforme em suas peças. Nossa análise veio demonstrar 

que este aspecto distingue,  de fato,  a  tragédia moderna,  posto que na modernidade o 

sujeito vê sua existência como uma catástrofe. Szondi reforça esta noção, ao afirmar que o 

mundo burguês distancia-se da ruína trágica na medida em que sua desgraça “não reside 

na morte, mas na própria vida” (Szondi, 2001, p. 46). 

Tais conclusões evidenciam que nossa abordagem filosófica do teatro brasileiro do 

século XX, por pautar-se em uma hipótese historicista da teoria dos gêneros literários, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

41



desautoriza a aplicação pura e simples da preceptiva poética. Agregar à noção de tragédia 

a de modernidade implica uma contradição em termos, a ser deslindada por um exame 

acurado de seu alcance filosófico. Noves fora, a tragédia moderna surge como contraponto 

à  tragédia  antiga  e,  no  limite,  ao  drama  moderno,  cuja  definição  implica  recusa  ao 

retraimento.

Referências

ANDRADE, Jorge. A moratória. In: ANDRADE, Jorge. Marta, a árvore e o relógio. São 
Paulo: Perspectiva, [1955] 1970. p. 119-187.

BARBOSA, Alda Maria Inácio. 98 f. Horror, amor e morte em Doroteia, de Nelson 
Rodrigues, e La casa de Bernarda Alba, de Federico García Lorca. Dissertação (Mestrado 
em Teoria Literária e Estudos Comparados), Programa de Pós-graduação em Estudos da 
Linguagem, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, 2010. 

DIDEROT, Denis. Conversas sobre O filho natural. In: DIDEROT, Denis. Obras V. Trad. de 
Fátima Saadi. São Paulo: Perspectiva, [1757] 2008. p. 99-186.

FARIA, João Roberto. Nelson Rodrigues e o debate sobre a modernização teatral no Brasil. 
Literatura e Sociedade – Revista do Departamento de Teoria Literária e Literatura 
Comparada da USP, v. 29, n. 38, 2023 (A modernidade em Nelson Rodrigues). p. 19-36.

FERREIRA, Beatriz Pazini. A importância do Teatro Amador de Pernambuco (TAP) na 
trajetória teatral de Hermilo Borba Filho. Todas as Musas – Revista de Literatura e das 
Múltiplas Linguagens da Arte, ano 14, n. 01, jul-dez 2022. p. 173-189.

GUARNIERI, Gianfrancesco. Eles não usam black-tie. São Paulo: Brasiliense, [1958] 1966.

HARVEY, Paul. Dicionário Oxford de literatura clássica grega e latina. Trad. de Mário da 
Gama Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, [1937] 1987.

HAUPTMANN, Gerhart. Os tecelões. Trad. de Marion Flescher e Ruth M. Duprat. São 
Paulo: Brasiliense, [1892] 1968.

LENZ, Michael R. O preceptor. Trad. de Willi Bolle, E. J. Paschoal e Flávio M. Quintiliano. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, [1774] 1983.

LORCA, Federico García. A casa de Bernarda Alba. Trad. de Gonzalo Gomes. Lisboa: 
Europa-América, [1943] 1957.

LORCA, Federico García. Yerma. Trad. de Cecília Meireles. Rio de Janeiro: Agir, [1943] 
1963.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

42



LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. Trad. de José M. M. de Macedo. São Paulo: Duas 
Cidades/Ed. 34, [1916] 2000.

LUKÁCS, György. Il dramma moderno. Trad. de Luisa Coeta. Milão: SugarCo, [1911] 
1976.

LUKÁCS, György. Il romanzo storico ed il dramma storico. In: LUKÁCS, György. Scritti 
della sociologia della letteratura. Trad. de Giovanni Piana. Milão: Mondadori, [1937] 
1976a. p. 113-131.

MACHADO, Carlos Eduardo Jordão. Anotações sobre Dostoiéviski e A teoria do romance 
do jovem Lukács. In: MACHADO, Carlos Eduardo Jordão.  György Lukács e a 
emancipação humana. São Paulo: Boitempo; Marília, SP: Oficina Universitária, UNESP, 
2013. p. 207-212.

MAGALDI, Sábato. Prefácio. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Vol. 3. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1986. p. 7-47.

MARCONDES, Christiane. Garcia Lorca: na praça, na política e na alma do brasileiro. 
Portal Vermelho, 11/01/2012. Disponível em: 
https://vermelho.org.br/2012/01/11/garcia-lorca-na-praca-na-politica-e-na-alma-do-
brasileiro/. Acesso em: 10 ago. 2025.

MONTEMEZZO, Luciana. O Assassinato de García Lorca e suas repercussões no Brasil. 
Aletria, v. 19, n. 2, jan.-jun. 2009. p. 271-281.

PORTICH, Ana. A moderna poética da tragédia. In: PORTICH, Ana. Ensaios de teatro e 
filosofia: do Renascimento ao século XVIII. São Paulo: Unesp, 2021. p. 183-197.

PORTICH, Ana. Sensível, hipersensível, insensível: por uma leitura não desconstrucionista 
da teoria de Diderot sobre o gesto teatral. In: PORTICH, Ana. Ensaios de teatro e filosofia: 
do Renascimento ao século XVIII. São Paulo: UNESP, 2021a. p. 21-41.

POSADA, Francisco. Lukács, Brecht e a situação atual do realismo socialista. Trad. de A. 
Veiga Fialho. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, [1969] 1970.

RODRIGUES, Nelson. A falecida. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Vol. Único. 
Rio de Janeiro: Nova Aguilar, [1953] 1993.

RODRIGUES, Nelson. Boca de ouro. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Vol. 
Único. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, [1959] 1993a.

RODRIGUES, Nelson. Doroteia. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Rio de 
Janeiro: Nova Aguilar, [1949] 1993b.

RODRIGUES, Nelson. O beijo no asfalto. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. Vol. 
4. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, [1961] 1990. p. 87-153. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

43



RODRIGUES, Nelson. Toda nudez será castigada. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro 
completo. Vol. 4. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, [1965] 1990a. p. 155-238.

RODRIGUES, Nelson. Vestido de noiva. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro quase completo. 
Vol. 1. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, [1943] 1965. p. 113-234.

ROSENFELD, Anatol. Teatro moderno. São Paulo: Perspectiva, 1977

SARTRE, Jean-Paul. Entre quatro paredes. Trad. de Guilherme de Almeida. São Paulo: 
Abril, [1944] 1977.

SCHILLER, Friedrich. Acerca do uso do coro na tragédia. Trad. de Flávio Meurer. In: 
SCHILLER, Friedrich. Teoria da tragédia. São Paulo: EPU, [1803] 1991. p. 71-82.

SOUSA BRASIL, Roberto Pompeu de. Introdução. In: RODRIGUES, Nelson. Teatro quase 
completo. Vol. 1. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1965. p. 9-14.

STRINDBERG, August. Rumo a Damasco – Parte 1. Trad. de Elizabeth R. Azevedo. São 
Paulo: Cone Sul, [1898] 1997.

SZONDI, Peter. Teoria do drama burguês. Trad. de Luiz S. Repa. São Paulo: Cosac Naify, 
[1973] 2004.

SZONDI, Peter. Teoria do drama moderno. Trad. de Luiz S. Repa. São Paulo: Cosac & 
Naify, [1956] 2001.

WILDER, Thornton. Nossa cidade. Trad. de Elsie Lessa. São Paulo: Abril, [1938] 1976.

WILLIAMS, Raymond. O teatro como fórum político. In: WILLIAMS, Raymond. Política 
do modernismo: contra os novos conformistas. Trad. de André Gleiser. São Paulo: Editora 
UNESP, [1989] 2011. p. 73-92.

WILLIAMS, Raymond. Posfácio para Tragédia moderna. In: WILLIAMS, Raymond. 
Política do modernismo: contra os novos conformistas. Trad. de André Gleiser. São Paulo: 
Editora UNESP, [1979] 2011a. p. 93-107.

WILLIAMS, Raymond. Tragédia moderna. Trad. de Betina Bischof. São Paulo: Cosac & 
Naify, [1966] 2002.

Submetido em: 29 ago. 2025
Aprovado em: 03 nov. 2025

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 21-44, 2025.

44


