
Mulher[es] e dramaturgia

Woma[e]n and dramaturgy

.
Marici Salomão1

Resumo  
O  relato  tem  como  objetivo  examinar  a  trajetória  da  mulher  dramaturga  no  Brasil, 
destacando tanto os obstáculos históricos de invisibilidade quanto as conquistas recentes 
afirmação artística e política. A autora adota uma abordagem crítica e pessoal, articulando 
sua experiência como dramaturga e formadora com referenciais teóricos do feminismo, 
especialmente Virginia Woolf e Gayatri Spivak, para analisar a condição subalterna das 
mulheres na dramaturgia.  O método consiste em revisão histórica e crítica de textos e 
autoras — de Júlia Lopes de Almeida às dramaturgas da geração de 1969 e às novas vozes 
do século XXI — em diálogo com contextos sociais, políticos e culturais. A originalidade 
do  estudo  está  em  preencher  a  lacuna  teórica  sobre  a  presença  feminina  no  teatro 
brasileiro, tradicionalmente silenciada. Como resultado, evidencia-se a escassez histórica 
de dramaturgas reconhecidas e a emergência contemporânea de autoras com pautas de 
gênero,  raça  e  classe.  A  contribuição  central  é  propor  um  olhar  renovado  sobre  a 
dramaturgia  brasileira,  ampliando  o  cânone  e  oferecendo  instrumentos  para  repensar 
teoria e prática teatral a partir de perspectivas plurais e feministas.
Palavras-chave: Feminismo; Representatividade; Teatro brasileiro; Dramaturga.

Abstract
The experience report  aims to examine the trajectory of  women playwrights in Brazil, 
highlighting both the historical  obstacles of invisibility and the recent achievements of 
artistic  and  political  affirmation.  The  author  adopts  a  critical  and  personal  approach, 
intertwining her experience as a playwright and educator with theoretical references from 
feminism,  especially  Virginia  Woolf  and  Gayatri  Spivak,  to  analyze  the  subaltern 
condition of women in playwriting. The method consists of a historical and critical review 
of  texts  and  authors  — from Júlia  Lopes  de  Almeida  to  the  playwrights  of  the  1969 
generation and the new voices of the 21st century — in dialogue with social, political, and 
cultural contexts. The originality of the study lies in filling the theoretical gap regarding 
female  presence  in  Brazilian  theater,  traditionally  silenced.  As  a  result,  it  reveals  the 

1 Dramaturga  e  jornalista.  Doutora  em  artes  cênicas  pela  ECA/USP.  Coordenadora  do  curso  de 
Dramaturgia da SP Escola de Teatro. E-mail: maricisalomao@spescoladeteatro.org.br.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

2



historical scarcity of recognized women playwrights and the contemporary emergence of 
authors addressing issues of gender, race, and class. The central contribution is to propose 
a renewed perspective on Brazilian playwriting, expanding the canon and offering tools to 
rethink theatrical theory and practice from plural and feminist perspectives.
Keywords: Feminism; Representativeness; Brazilian theater; Female Playwright.

“Ao pensarmos em todas aquelas mulheres trabalhando ano após ano e sentindo dificuldade 
em reunir duas mil libras, e que fizeram tudo (o) que puderam para obter trinta mil libras, 

irrompemos numa explosão de escárnio diante da representável pobreza do nosso sexo.”
(Virginia Woolf, s/d, p. 27)

“Pode o subalterno falar? O que a elite deve fazer para estar atenta à construção contínua do 
subalterno? A questão da ‘mulher’ parece ser a mais problemática nesse contexto.”

(Gayatri Spivak, 2010, p. 85)

Introdução

Se vivemos num regime democrático, não deveria ser totalmente irrelevante nos 

perguntarmos se todas as pessoas têm o direito de falar e de serem ouvidas? Não seria 

inócuo questionarmos se todas são levadas a sério? Pois sabemos que não têm e que não 

são.  Sabemos  que  grandes  parcelas  da  população  não  conseguem  ou  não  podem 

expressar-se,  e  ainda que outras  o  consigam,  o  que dizem não é  levado a  sério.  Falo 

especificamente, como foco deste relato, das mulheres dramaturgas, a quem as mazelas da 

sub-representação e da falta de voz sempre se fizeram sentir.2

Antes de avançar, gostaria de considerar que neste relato minha intenção é manter a 

primeira pessoa do singular. Talvez não precisasse explicitar tal desejo, mas ao fazê-lo, 

assumo  a  importância  pessoal  de  me  imiscuir  indissociavelmente  ao  relato,  mulher, 

dramaturga  e  formadora  que  sou,  oferecendo  desta  forma,  não  só  meu  olhar  como 

testemunha  do  meu  tempo,  mas  também  minha  experiência  como  agente  de 

transformação na semeadura de novas dramaturgas e novos dramaturgos.

Penso este relato como uma espécie de autoconvocação, em que provoco a conexão 

entre meu olhar interno e o externo, para sondar não apenas a dramaturga e formadora de 

novas vozes na dramaturgia, mas para compreender melhor a história de “minhas” pares 

2 Lembremos  que  a  história  do  teatro  ocidental,  dos  gregos  até  a  modernidade,  é  exclusivamente 
masculina, feita pelos e para os homens.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

3



dramaturgas, que são tantas hoje na história do nosso país; apesar do lento movimento 

estrutural, em direção a uma maior visibilidade, pertencimento e apropriação.

Os  movimentos  feministas  no  Brasil  alcançaram,  sem  dúvida,  conquistas 

fundamentais como o direito ao voto feminino, no início dos anos 30 do século XX. Porém,  

encontramos em um livro que é  um marco no registro  e  na análise  de textos  teatrais 

escritos por mulheres, a crítica aos preconceitos à militância histórica das mulheres no 

Brasil. O livro Um teatro da mulher,3 de Elza Cunha de Vincenzo, se debruça firmemente na 

misoginia e no machismo contra a voga feminista dos anos 60:

Dos movimentos feministas da época, conhecíamos apenas os ecos que a 
imprensa  comum  fazia  chegar  aos  leitores  comuns.  Isso,  em  relação  a 
outros  países,  porque  as  poucas  coisas  que  se  passavam  no  Brasil  não 
alcançavam merecer noticiário relevante […] (De Vincenzo, 1992, p. XIII).

A pesquisadora  sublinha  que  o  que  havia  eram relatos  breves,  irônicos  e  bem-

humorados em “tom pejorativo”, destacando quão ridículo eram as mulheres envolvidas 

em tais movimentos. A autora explica que só não caiu no engodo de achar supérfluo e 

risível a participação de mulheres militantes nos movimentos feministas ao ler um artigo 

da  psicóloga  e  socióloga  britânica  Juliet  Mitchell4 abordando  “com  rigor  científico”  a 

“revolução das mulheres,  como um movimento sério,  cujas raízes mergulhavam numa 

reflexão já secular sobre o tema” (De Vincenzo, 1992, p. XIV).

Essa  tomada  de  consciência  da  autora  soa  como  o  disparador  da  necessidade 

inadiável  de  formular  uma pesquisa  que  levantasse  e  analisasse  as  obras  das  autoras 

teatrais  brasileiras.  Um  exame  minucioso  que  reuniu  um  pequeno  número  de 

dramaturgas, e que se por um lado se mostra fundamental como revelação de uma história 

inédita,  nunca  até  então  contada,  por  outro,  escancara  a  escassez  de  dramaturgas 

conhecidas até o final do século XX.

Lançado em 1992, Um teatro da mulher oferece à leitora e ao leitor já na Introdução 

uma lista pequena de autoras: 13. Foi o número a que a pesquisadora chegou, após extensa 

averiguação. Trata-se de uma lista que abrange entre os séculos XVIII e XX, no Brasil, o 

que perfaz (atente-se!) uma vergonhosa média de quatro (!) autoras teatrais por século. 

3 O livro foi lançado no Brasil, nos anos 90, pela editora Perspectiva.
4 Segundo De Vincenzo (1992), o “pequeno artigo” de Mitchell tinha sido publicado na Revista Civilização 

Brasileira, em julho de 1967, sob um título “intrigante e instigante”: ‘Mulheres, a revolução mais longa’.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

4



Sabemos que o número de dramaturgos conhecidos e divulgados pode ser contado às 

dezenas ou centenas em cada século.

São autoras que precisam ser nominalmente citadas, não só pela relevância de seus 

escritos,  mas  também  como  forma  de  resistência  frente  à  sua  precariedade  numérica 

(embora  o  primeiro  texto,  que  data  do  século  XVIII,  não  contenha  nome,  tendo  sido 

assinado assim:  Por huma Anonima e Illustre Senhora/ da cidade de/ São Paulo, 1797): Maria 

Angélica Ribeiro, Júlia Lopes de Almeida, Maria Jacinta, Rachel de Queiroz, Maria Inez de 

Barros Almeida, Edy Lima, Leilah Assunção,5 Consuelo de Castro, Isabel Câmara, Renata 

Pallottini, Hilda Hilst, Maria Adelaide Amaral.

Alguns  desses  nomes  são  conhecidos,  mas  em  relação  à  mesma  qualidade 

produtiva  dos  homens,  pouco  celebrados.  Sabemos  que  o  pouco  reconhecimento  de 

profissionais mulheres também existe em muitas outras áreas, e é preciso dizer que ainda 

por cima a dramaturgia brasileira de um modo geral é pouco prestigiada, se compararmos 

com países como a Inglaterra, a França e os Estados Unidos.

Geração de 69

Um  teatro  da  mulher inaugura  esse  registro  inédito  e  com  análises  muito 

significativas sobre o trabalho das autoras brasileiras. Um dos momentos mais profundos 

– pouquíssimo conhecido na história do nosso teatro – reside no ano de 1969, em que três 

dramaturgas e um dramaturgo tiveram papel de destaque nos palcos paulistanos, com 

temporadas lotadas, e relevância na mídia da época, despertando interesse por parte de 

críticos como Sábato Magaldi e Décio de Almeida Prado.

Almeida Prado, por exemplo, destaca o fenômeno de 69 no clássico livro  O teatro 

brasileiro moderno. Dentre dezenas de nomes de homens dramaturgos e diretores, ele cita os 

autores que participaram do teatro de protesto contra a ditadura e a favor das minorias 

oprimidas (mulheres e homossexuais):

5 Respeitei a grafia do livro, mas note-se que o sobrenome da autora é escrito Assumpção, na maioria das 
matérias e publicações que conheço como no livro Onze peças de Leilah Assumpção, lançado pela Casa da 
Palavra, em 2010.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

5



Por essa brecha transitaram e continuaram a transitar  muitos autores,  e 
também autoras, já que foi nesse momento que as dramaturgas começaram 
a frequentar os nossos palcos. Anatol Rosenfeld, escrevendo sobre o ano de 
1969,  admirava  ‘o  número  surpreendente  de  novos  talentos’  então 
surgidos, relacionando os nomes de Leilah Assumpção (Fala Baixo Senão eu 
Grito), Isabel Câmara (As Moças), Consuelo de Castro (À Flor da Pele), José 
Vicente (O Assalto) e Antônio Bivar (O Cão Siamês)6 (Almeida Prado, 1988, 
p. 104).

De acordo com o crítico, esses jovens autores buscavam uma “liberdade maior”, 

refletindo  esse  desejo  na  construção  de  personagens  com  condutas  “aberrantes, 

consideradas anormais, nos limites”, o que a mim lembra em parte os processos criativos 

da  geração  de  escritores  britânicos  que  configurou  o  movimento  “angry  young  men” 

(jovens  raivosos),  nos  anos  50,  e  tão  celebrados  como um divisor  de  águas  no  teatro 

britânico.7 Os textos nasciam como libelos “contra a ordem, qualquer que fosse, tanto a 

burguesa quanto a da esquerda oficial, erigidas ambas sobre a submissão do indivíduo à 

sociedade” (Almeida Prado, 1988, p. 104).

Também não percamos de vista que o final dos anos 60 foi marcado pela escalada 

da ditadura militar no Brasil, e no mundo a Guerra do Vietnã, assim como a disseminação 

em  várias  partes  do  mundo  das  manifestações  de  Maio  de  68,  em  que  estudantes 

parisienses lideraram uma série de protestos contra a repressão, o sistema educacional e o 

capitalismo. Também 1968 é considerado o ano da “Primavera Feminista”, enquanto no 

Brasil as manifestações feministas eram ridicularizadas.

Portanto, é apropriada e ineditamente que uma mulher se entregue a resgatar a 

história dos textos teatrais escritos por mulheres brasileiras. As 13 autoras têm suas obras 

investigadas  e  analisadas  à  luz  das  estéticas  de  cada  época,  acompanhadas  de  farto 

material pesquisado em jornais, cartas, críticas, além, claro, de suas próprias análises. Na 

parte I, “Brasil nos anos difíceis e a dramaturgia da mulher”, a pesquisadora, de saída, 

também enfatiza a geração de 69, como um “fenômeno que não pode deixar de lhe chamar 

a atenção” (Almeida Prado, 1988, p. 3):

No final da década de 60 – mais precisamente em 1969 – em São Paulo, um 
acontecimento  até  então  inédito  se  desenha  com  nitidez  no  conjunto  da 

6 No caso da peça de Antonio Bivar, fazia sucesso no Rio de Janeiro.
7 O fenômeno de público e crítica como a “novíssima geração de 69”, no Brasil, só é conhecido se nos 

debruçamos como pesquisadores. Não faz parte da vida ordinária do nosso teatro.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

6



produção  teatral:  um  número  proporcionalmente  grande  de  nomes  de 
mulheres-autoras surge com muita força e se impõe. Não é propriamente a 
presença feminina que chama a atenção, mas o conjunto é que provoca na 
crítica  mais  próxima do  fato  uma espécie  de  surpresa  ou  espanto,  cuja 
causa só  em parte,  no entanto é  imediatamente  identificada (Cunha De 
Vincenzo, 1992, p. 3).

O  crítico  Sábato  Magaldi  assinala,  segundo  Elza,  que  “1969  é  o  ano  do  autor 

brasileiro”. Estranhamente, porém, ela percebe a ausência de destaque da força expressiva 

das  mulheres  nessa  época,  e  o  significado  de  suas  participações.  Porém,  ele  as  cita 

nominalmente, ainda que não se debruce sobre o fenômeno: “Nunca se registrou, aqui ou 

no Rio, um movimento tão rico, atestando, sem discussão, a maturidade do nosso palco” 

(Magaldi, 19698  apud Cunha De Vincenzo, 1992, p. 4).

Note-se,  porém,  que  autoras  tão  potentes  em  seus  “lugares  de  fala”  –  como 

diríamos  hoje  –  recusavam a  qualidade  de  “feministas”,  como uma pecha;  como que 

pautadas por uma cisão entre a vida em sociedade e o teatro, o que num olhar rasante 

parece não ter contribuído para somar a força da escrita ao ativismo: “Porque Consuelo, 

ela  mesma,  afasta  quase  sempre  a  possibilidade  de  uma  intenção  nesse  sentido,  a 

possibilidade de ser  considerada feminista” (Cunha De Vincenzo,  1992,  p.  114).  Como 

Leilah, Consuelo é altamente taxativa: “Acho [o feminismo] uma forma de alienação da 

mulher” (Cunha De Vincenzo, 1992, p. 114).

É no mínimo intrigante deparar com esse pensamento de Leilah:  “Nem eu nem 

minha peça somos feministas, no sentido que alguns chamados de liberação da mulher 

dão à palavra. Não acho que reivindicar oportunidades iguais às dos homens, dentro do 

sistema em que vivemos,  seja  feminismo.  Ou,  pelo menos,  não é  o  feminismo que eu 

quero.” (Cunha De Vincenzo, 1992, p. 100).

A pesquisadora justifica assim, nesse capítulo, o que lança no início do livro, sobre 

as  formas  de  tratamento  debochadas  da  mídia  acerca  dos  movimentos  feministas  no 

Brasil.  Ainda  que  essas  poucas  mulheres  com  consciência  dos  problemas  de  gênero 

escrevessem  sobre  a  necessidade  de  libertação  das  mulheres  do  jugo  hegemônico 

masculino, não se afirmavam desta forma em suas vidas ordinárias. Ao que parece, não 

queriam  ser  engolfadas  pela  alcunha  de  “ridículas”,  como  aquelas  mulheres  que 

8 MAGALDI, Sábato. A grande força do nosso teatro.  Jornal da Tarde, 26 ago. 1969.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

7



queimavam sutiãs.  Segundo a autora,  também porque “não queriam ficar mal com os 

homens” (Cunha De Vincenzo, 1992, p. 1).

Como uma dama

A pesquisadora também cita a escritora Virginia Woolf, a partir do clássico “livro-

manifesto”  Um  teto  todo  seu,9 de  1928,  reforçando  sua  crítica  quanto  ao  tipo  de 

comportamento esperado pelos homens das mulheres escritoras no início do século XX. 

Woolf vai sublinhar, até com ironia, que se esperava que uma mulher escrevesse como 

“uma dama”, uma mulher “bem comportada, pura e ingênua”. Assim, ao que se pode 

perceber, os homens esperavam a manutenção de uma concebida “identidade feminina” 

“doce e passiva”, ou ainda, para fazer assomar o mundo contemporâneo, uma mulher 

“recatada e do lar”.

Woolf manifesta veementemente sua crítica ao fato de as mulheres de sua época (e 

de antes,  também) ser obrigadas a se dedicar apenas às tarefas domésticas,  não tendo 

direito a uma remuneração nem a um espaço só delas em que pudessem escrever – e sem 

interrupções,  assim  como  condena  a  inacessibilidade  das  mulheres  a  um  rendimento 

mensal para que possam decretar sua independência dos homens.

É  nesse  livro  antológico  que  Woolf  inventa  uma  irmã  imaginária  de  William 

Shakespeare e aventa que, mesmo que ela tivesse o talento do irmão, não seria visibilizada 

nem  reconhecida.  E  pior,  segundo  Woolf,  “qualquer  mulher  nascida  com  um  grande 

talento no século XVI teria certamente enlouquecido ou se suicidado, se matado com um 

tiro, ou terminado seus dias em algum chalé isolado […]” (Woolf, s.d, p. 62).

Ao retomar essa obra específica de Virginia Woolf em pleno século XXI, assim como 

Elza Cunha a retomou em meados do século XX, é possível perceber que algo mudou, mas 

na verdade,  pouco mudou. Não é aterrador pensar que era um direito do homem de 

surrar a esposa quando lhe aprouvesse? E que uma jovem que se negasse a se casar com 

um cavalheiro, escolhido a ela, poderia ser trancafiada, surrada e jogada num quarto, sem 

9 Usei  essa  expressão,  de manifesto,  ao  ensaio  da escritora  inglesa  na ótima disciplina Filosofia  Geral 
(Feminismos), sob a orientação da Profa. Dra. Tessa Moura Lacerda, do Depto. de Filosofia da USP, no 
programa de pós-graduação 2020 (segundo semestre).

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

8



que isso abalasse a sociedade, como um direito natural do pai? De que as “nobres classes” 

superiores usassem suas filhas como produtos de troca casando-as com famílias ricas?

Tais  aberrações  Woolf  havia  lido  em  A  história  da  Inglaterra,  do  professor 

Trevelyan,10 o que pode nos fazer pensar que o papel das mulheres, sobretudo nos países 

subdesenvolvidos, ainda é o de serem produtos a serem “consumidos” e “descartados” 

pelos  homens,  incluindo  o  impedimento  aos  mesmos  direitos  que  os  homens.  Basta 

consultar  os  números de feminicídio e  de violência à  mulher no Brasil  que cresceram 

exponencialmente no ano da pandemia de 2020.11

Ao encontrar uma professora amiga sua, que lhe conta das muitas dificuldades de 

um grupo de mulheres para conseguir duas mil libras para a manutenção de seus estudos 

(quando na verdade almejavam 30 mil libras), ambas riem numa “explosão de escárnio 

diante da representável pobreza do nosso sexo” (Woolf, s/d, p. 27).

O  livro  da  escritora  inglesa,  que  nasceu  da  reunião  de  dois  ensaios  sobre  as 

mulheres e a ficção, lidos na Sociedade das Artes, em Newnham, e a Odtaa, em Girton, e 

que muitas dramaturgas iniciantes que conheço citam como leitura obrigatória na vida e 

nunca os citam os dramaturgos iniciantes – como se houvesse ainda uma literatura “de 

mulher para mulher”, repetindo o mecanismo das revistas femininas brasileiras dos anos 

50  e  60,12 em que  mulheres  ditavam a  outras  mulheres  como deveriam se  comportar 

perante seus maridos, constituindo num misto de educação tacanha com entretenimento – 

também ataca a pouca ou nenhuma importância que se dava à educação de mulheres.

(In)Visibilidade

No Brasil,  um dos nomes também citados por Elza Cunha De Vincenzo é o da 

escritora  e  dramaturga  Julia  Lopes  de  Almeida  (1862-1934).  Em  2016,  foi 

publicado/lançado o livro  A (in)visibilidade  de  um legado –  seleta  de  textos  dramatúrgicos 

inéditos de Júlia Lopes de Almeida, escrito por Michele Asmar Fanini como seu doutorado em 

10 Trata-se do historiador britânico George Macaulay Trevelyan (1872-1962). O livro citado por Woolf data 
de 1926.

11 Foram 648 mulheres assassinadas no Brasil em 2020, ano marcado também pelo início da pandemia de 
Coronavírus. E 24 mil registraram queixas em delegacias no mesmo ano.

12 Claudia, Querida e Jornal das Moças são alguns exemplos.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

9



Sociologia, resgatando (esse é o termo) a obra teatral dessa autora brasileira, que lutou 

pela  causa  das  mulheres,  como pelo  ingresso  da  primeira  mulher  na  ABL (Academia 

Brasileira de Letras), em vão.

Trata-se  de  uma  inestimável  contribuição  para  fazer  circular  a  obra  de  uma 

importante autora do século XIX. Mas a qualquer pessoa que pudesse arriscar dizer que 

essa publicação preenche uma lacuna, nós mulheres do século XXI poderíamos irromper 

na mesma explosão de escárnio de Virginia Woolf  e  sua colega,  e  inquirir:  Mas como 

assim? Não se trata de preencher uma lacuna, pois, a despeito de haver mais publicações 

de  autoras  brasileiras  nos  tempos  atuais,  ainda  pertencemos  a  uma  redoma  de 

esquecimento muito grande, por parte de artistas, críticos e jornalistas, e da sociedade em 

geral.

Para  as  mulheres,  trilhar  os  caminhos  da  profissionalização  literária 
significava  contrariar  expectativas  sociais  naturalizadas  em  torno  dos 
papéis  que  tradicionalmente  lhes  competiam desempenhar,  estritamente 
relacionados  ao  âmbito  privado  (maternidade  e  afazeres  domésticos) 
(Fanini, 2016, p. 19).

Julia  Lopes  de  Almeida  foi  uma  proeminente  escritora  carioca  e  consagrada 

jornalista. Também protagonizou a “primeira e mais emblemática lacuna institucional da 

ABL produzida pela barreira do gênero” (Fanini, 2016, p. 17). Era um dos nomes de uma 

lista  extraoficial  para  ocupar  uma  cadeira  na  ABL,  mas  sem  ressonância  entre  os 

postulantes. Somente oitenta (!) anos depois de sua fundação, em 1897, é que a primeira 

mulher ingressou na Academia, tornando-se imortal: Rachel de Queiroz, em 1977.

Ainda que minha vivência  específica  tenha sido indiferente  à  filiação feminista, 

sobretudo nos anos 1980, percebo a natureza de um equívoco, não pelo medo do ridículo, 

como possivelmente impregnou dramaturgas citadas do final dos anos 60, mas como um 

tipo  de  movimento  já  ineficiente  para  novas  mudanças.  Aqui  assumo  minha  total 

indefensabilidade, ao mesmo tempo que uma enorme abertura, conforme atestarei mais à 

frente, de aprender com as novas gerações, encampando e contribuindo na criação das 

mudanças que nitidamente começaram a ser emplacadas, e que afetaram o domínio da 

dramaturgia, no novo milênio, pelas mulheres.13

13 Já  Sueli  Carneiro  (2003,  p.  117),  em  Mulheres  em  movimento,  abrirá  assim  o  primeiro  parágrafo:  “O 
movimento de mulheres do Brasil é um dos mais respeitados do mundo e referência fundamental em 
certos  temas do interesse das mulheres  no plano internacional.  É  também um dos movimentos com 
melhor performance dentre os movimentos sociais do país. Fato que ilustra a potência deste movimento 
foram os encaminhamentos da Constituição de 1988, que contemplou cerca de 80% das suas propostas, o  

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

10



Importante notar que nos anos 80, a militância feminista norte-americana tomava os 

vários campos do conhecimento, como as artes cênicas:

O  feminismo  radical  ou  cultural  vê  essa  ‘universalidade’  como  uma 
máscara para o patriarcado, o sistema que tradicionalmente tem colocado 
os  homens  nas  posições  de  poder  familiais,  econômicas  e  políticas, 
oprimindo as mulheres de todas as classes e  raças.  Em reação a isso,  o 
feminismo cultural  tem procurado definir  e  respaldar  ‘a  noção  de  uma 
cultura da mulher, diferente e separada da cultura dos homens’ (Carlson, 
1995, p. 510).

Em seu livro Teorias do teatro, Marvin Carlson cita a escritora norte-americana Sue-

Ellen Case, voltada aos estudos da performance e do feminismo nos Estados Unidos, como 

que respondendo à elogiosa crítica de Robert Brustein à peça de Marsha Norman, por sua 

“duradoura  força  e  validade”:  “Um  dramaturgo  autêntico  e  universal  –  não  um 

dramaturgo-mulher,  note-se  bem,  não  um  dramaturgo  regional,  não  um  dramaturgo 

étnico,  mas  alguém que  fala  às  preocupações  e  experiências  de  toda  a  humanidade”. 

Brustein ainda defendia o teor clássico da peça, seguindo a tradição da estética aristotélica, 

que justamente confirma o padrão “universal” de um teatro canônico, liderado desde suas 

origens por vozes masculinas (Carlson, 1995, p. 510).

Qualidades universais?

Em  minha  formação  como  dramaturga,  foram  dois  os  meus  mestres  de  suma 

importância e reconhecimento no campo teatral: o dramaturgo Luís Alberto de Abreu e o 

encenador Antunes Filho,  nas décadas de 1990 e início dos anos 2000.  Foram anos de 

aprendizado ímpar com esses profissionais, que trabalhavam sob uma dupla égide: rigor e 

generosidade  na  partilha  do  conhecimento.  Dois  fatores  que,  posso  afirmar,  soube 

aproveitar  para  me tornar  anos  depois  também uma formadora de  novos  e  de  novas 

dramaturgas.

Confesso  que em mim,  no final  dos  anos  80,  não pairava nenhuma sombra de 

preocupação  feminista,  ainda  que  na  faculdade  de  Jornalismo na  Puccamp (Pontifícia 

Católica  de Campinas,  entre  1982-1985),  tivesse  tido contatos  com mulheres  militantes 

que mudou radicalmente o status jurídico das mulheres no Brasil. A Constituição de 1988, entre outros 
feitos, destituiu o pátrio poder.” Um olhar sobre o feminismo, garanto, tem mudado exponencialmente!

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

11



aguerridas,  participantes  de  movimentos  de  luta  contra  o  machismo  e  formas  de 

dominação masculina. Mas, pelo meu lado, hoje posso afirmar que exercia minha própria 

militância  –  ainda  que  não  tivesse  consciência  dela  –  ocupando  postos  normalmente 

reservados aos homens e sempre avessa a corresponder aos estereótipos sociais do que 

compõe a ideia de “sexo” ou “gênero feminino”.

Como repórter iniciante, aos 19 anos, no início dos anos 80, era responsável por 

uma  página  sobre  carros  e  motos,  publicada  semanalmente  em  jornal  impresso. 

Frequentava  lojas  de  veículos,  instituições  ligadas  ao  trânsito,  oficinas  mecânicas, 

pesquisava sobre veículos... Nunca questionei se era estranho que uma mulher escrevesse 

sobre  automotores,  pelos  quais  não tinha nenhuma paixão,  diga-se  de passagem, mas 

considerava  um mérito  poder  exercer  já  minha  profissão  antes  mesmo de  me formar 

(época em que o sindicato ainda não exigia que o jornalista fosse diplomado) e em que 

mulheres eram já presenças frequentes nas redações de jornais em diferentes cargos.

Ao  começar  a  estudar  dramaturgia,  em  1990,  com  Luís  Alberto  de  Abreu,  nas 

“Oficinas  Culturais  Três  Rios”,  eram poucas  mulheres  alunas,  mas  havia.  Abreu,  um 

grande mestre, apresentava o melhor da dramaturgia: peças de dramaturgos naturalmente 

inseridos no itinerário do teatro ocidental. Quase não falávamos sobre autorias femininas. 

Um nome não ignorado era o de Renata Pallottini, muito mais pelo que oferecia no campo 

da  teoria,  com  livros  fundamentais,  como  Introdução  à  dramaturgia e  A  construção  da 

personagem –  foram  essenciais  na  minha/nossa  formação  –,  do  que  por  sua  criação 

dramatúrgica expressiva.

Um olhar mais dedicado sobre a produção dramatúrgica de uma mulher era raro. 

Por  isso,  o  curso  de  Luís  Alberto  era  um  oásis,  privilegiava  a  formação  de  jovens 

dramaturgas e dramaturgos com equanimidade e total respeito a qualquer aprendiz, mas 

creio que, mesmo assim, se possa falar de uma época de cunho mais “universalista” ou 

“essencialista”  ou  “universal”,  assim  como  o  que  foi  dito  acima,  de  um  teatro 

majoritariamente  modelar  –  baseado,  sobretudo,  na  hegemonia  do  gênero  dramático, 

como paradigma único e, arrisco afirmar, eterno. Nesse sentido, tive a mesma vivência nos 

quatro anos em que coordenei o Círculo de Dramaturgia do CPT (Centro de Pesquisa 

Teatral), sob a condução do mestre Antunes Filho, no qual pensar as relações entre gênero 

e dramaturgia simplesmente não era uma questão.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

12



Curioso  refletir  hoje  –  trinta  anos  depois  –  sobre  as  duas  primeiras  peças  que 

escrevi, no decorrer dos cursos que fiz com o mestre Abreu. Geraram alguma satisfação 

enquanto material, muita em ganho de técnica de escrita e maneiras de encaminhamento 

do tema. Porém, meu primeiro projeto nasceu da leitura de um livro bastante envolvente, 

A vida de Shelley, de Andre Maurois, sobre a vida do poeta romântico Percy Bysshe Shelley. 

Já no segundo curso escreveria uma peça mais tarde premiada, O retiro dos sonhos14, e que 

tinha  como  protagonista  um  italiano  anarquista,  Palmarino.  Minhas  primeiras 

protagonistas não eram mulheres. Afinal, eu estava no mundo da dramaturgia e ela era 

toda masculina!

Talvez faltasse algo aos textos, a despeito do segundo ter sido premiado e ser muito 

bem recebido nas Oficinas Três Rios: talvez me apropriar de mim mesma como mulher? Se 

à época tivesse mais consciência de meu gênero,  talvez fizesse minha protagonista ser 

Mary Shelley, esposa do poeta Shelley, e autora da obra-prima gótica  Frankenstein,  e a 

esposa de Palmarino, Aurelia, que havia ficado no Brasil com os filhos, enquanto o marido 

voltava à Itália para combater. Ainda me pergunto sobre isso. Talvez por uma intuição que 

me regesse para além da baixa consciência militante, minha primeira peça profissional foi 

Maria Quitéria.

 A personagem, cujo retrato eu admirei na primeira infância, na famosa pintura de 

Domenico Failutti, ao abrir ao acaso um dos volumes da coleção Grandes personalidades da 

nossa  história (Editora  Abril  Cultural,  1969),  aparecia  vestida  androginamente.  Trajava 

vestes  de  soldado,  traje  da  chamada  ala  dos  Periquitos,  durante  as  guerras  da 

Independência do Brasil, mas por cima da calça havia uma saia, o que confundia a questão 

do gênero ou do sexo da personagem, ao mesmo tempo, que exercia curiosidade e atração 

por querer saber mais sobre aquela estranha figura.

Vinte anos depois, caminharia resolutamente na direção de Maria Quitéria de Jesus, 

escrevendo por encomenda para a Cia. Letras em Cena, capitaneada por Graça Berman e 

Suia Legaspe. Luís Alberto de Abreu indicara meu nome e o encontro foi positivo. Soube 

que seria dirigida nada mais nada menos que por Fernando Peixoto.

Descobriria então pelas pesquisas empreendidas por cerca de quatro a seis meses, 

que a jovem baiana sertaneja Maria Quitéria não aceitava as imposições estereotipadas de 
14 Foi uma das 10 peças premiadas entre mais de 300 textos inscritos, na I Mostra de Textos Inéditos do Sesi.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

13



gênero, ainda que não haja nenhum registro que comprove sua consciência nesse campo. 

Foi possível saber simplesmente que ela queria lutar em nome de Dom Pedro I e não 

aceitava ser impedida de ir para a guerra por ser mulher. Um belo dia cortou os próprios 

cabelos e com roupas do cunhado fugiu da casa do pai para se alistar. Percebi pesquisando 

e  escrevendo  que  a  personagem  não  se  conformava  ao  papel  restrito  da  mulher  na 

sociedade, o que não se confundia com qualquer questão ligada à sua sexualidade.

Depois de alguns meses, descobriram sua “identidade”, mas mantiveram-na como 

soldado pelos atos de bravura praticados. A heroína ganhou, então, a famosa saia com 

bordado inglês e continuou combatendo contra os portugueses. Casou com o alferes José, 

foi condecorada, e tornou-se um grande símbolo político do século XIX. Teve uma filha. 

Porém, o prometido soldo que pudesse amparar uma velhice digna nunca lhe foi pago em 

vida e ela morreu na miséria. Aproveitei esse fato para ficcionar um encontro entre ela e 

Dom Pedro, e sua decepção por ter lutado por aquele que a ridicularizaria por portar 

vestimentas andróginas.

Ao me tornar formadora de novas dramaturgas e novos dramaturgos, a partir de 

1999, cerca de um ano depois da estreia de  Maria Quitéria, e já como integrante do CPT 

(Centro de Pesquisa Teatral),  dirigido por Antunes Filho,  minha consciência começava 

gradualmente a mudar, adquirindo lentamente uma visão mais conectada com a realidade 

dos segmentos minoritários (mulheres, negros e transgêneros), que também recrudesciam 

como movimentos no mundo social e das artes, buscando seus espaços de fala.

Ainda eram muito  incipientes  essas  percepções,  mas  foi  na  estada no CPT que 

escrevi  Bilhete,  ensaiada  e  depois  abortada  ao  lado  de  outras  duas  promessas  de 

montagem.  Meu foco eram duas  personagens  mulheres,  uma jovem e  uma velha,  em 

estranha  interação  numa  cidade  praticamente  abandonada.  Ao  ter  a  peça  lida  por 

Antunes, passei a compreender o “duplo” ou “Doppelgänger” (expressão alemã), aquela 

estranha  emanação  energética  que  na  literatura  sai  de  uma personagem em situação-

limite, materializando dessa forma um ou uma sósia.

Minhas duas personagens geravam-se uma a outra e não mais sabíamos quem era 

mais  importante,  quem  tinha  maquinado  ou  suscitado  quem.  Ambas  as  mulheres  se 

encontravam em uma situação-limite, a jovem era a idosa no futuro e a idosa podia ter 

sido a jovem do presente. Eram as minhas protagonistas, emanações sinceras de minhas 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

14



próprias crises, como mulher e jovem à época. Percebi em Bilhete a escrita de um texto que 

me conectava mais e melhor a mim mesma.

Mudanças

Ao assumir  as  coordenações  do Núcleo de Dramaturgia  do Sesi-British Council 

(2008-2019) e do curso de Dramaturgia da SP Escola de Teatro (2009 até os dias atuais), 

desde suas criações, pude desenvolver em sala de aula, de maneira contínua e densa, o 

que  havia  aprendido  com  os  mestres  e  ministrando  esporadicamente  oficinas  de 

dramaturgia em São Paulo (Oficinas Culturais Oswald de Andrade, onde comecei meus 

estudos) e outras cidades. O fato de Luís Alberto de Abreu e Antunes Filho serem filósofos 

do  teatro  impactou  indelevelmente  minha  visão  de  mundo  e  a  forma  de  encarar  a 

experiência poética.

A experiência poética é, assim, considerada uma experiência específica, a 
que  a  criação de  uma obra  permitiria  ter  acesso,  local  de  passagem da 
condição  ‘profana’  à  ‘verdadeira  vida’,  segundo  a  expressão  que  usam, 
sempre  com  o  mesmo  sentido,  os  grandes  escritores  contemporâneos 
(Brunel, 1997, p. 586).

A  ideia  de  acessar  a  “verdadeira  vida”,  possibilitada  pela  experiência  poética, 

segundo o Dicionário de mitos literários,15 que cito no livro Sala de trabalho – a experiência do 

Núcleo  de  Dramaturgia  Sesi-British  Council,  foi  guia  somada a  outros  contextos  para  as 

escritas brotadas a um tipo de vivência da vida-escrita não ordinária e não profana. Essa 

escrita que atinge o  self e que ao mesmo tempo nasce dele, sempre, de fato, foi muito 

potente.

Então a pergunta mais apropriada e tocante que, como coordenadora e formadora, 

sempre estimulei  nos  estudantes:  Como ter  acesso  a  essa  nova condição por  meio  da 

escrita? “Não adianta mudar o texto, tem que primeiro mudar a cabeça”, como dizia o 

mestre Antunes. Sempre repetia isso à exaustão, pretendendo que a máxima servisse a 

mim mesma e às minhas próprias dificuldades como uma mulher cuja visão de mundo, 

confesso, parecia se adaptar à universalidade da escrita teatral, dominada pela hegemonia 

15 BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionário de mitos literários. Rio de Janeiro: José Olympio, 1997. p. 586.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

15



masculina, mais do que a uma condição específica. Caminhávamos na criação por uma 

visão menos plural e mais generalizante da vida, ao encontro de arquétipos e mitos, como 

se houvesse uma eterna origem comum e não modificada por marcadores, como gênero, 

raça, local de nascimento, condição econômica e social etc.

Uma das principais expoentes do novo feminismo é a socióloga indiana Gayatri 

Chakravorty  Spivak,  acadêmica  voltada  aos  estudos  pós-coloniais,  dos  grupos 

subalternos. Em Pode o subalterno falar?, a pensadora levará em conta os sujeitos marcados 

por “fragmentação e multiplicidades”. Suas reflexões tencionam compreender a condição 

de subalternidade da vida social.  Para Spivak, é fundamental pensar que não há uma 

história única e verdadeira, ou seja, a história daqueles que se impõem como vencedores, 

gerando sempre uma violência epistêmica, mas muitas histórias, tantas quantas forem as 

singularidades.

Spivak  nega  uma  essência  modelar  e  modeladora  (assim  como  Butler  e  outras 

feministas  contemporâneas)  e  rechaça  a  ideia  de  sujeitos  livres  e  autônomos,  únicos, 

independentemente  do  lugar  de  nascimento  e  vivência:  ao  contrário,  defenderá  a 

existência  de  sujeitos  divididos  e  descontínuos:  os  sujeitos  subalternos,  que  não  têm 

espaço de fala e escuta. “Se, no contexto da produção colonial, o sujeito subalterno não 

tem  história  e  não  pode  falar,  o  sujeito  subalterno  feminino  está  ainda  mais 

profundamente na obscuridade” (Spivak, 2010, p. 67).

Pensadoras  como  Gayatri  Spivak  vêm  influenciando  sobremaneira  as  salas  de 

trabalho  da  dramaturgia.  Surgem  marcando  fortemente  os  discursos  das  mulheres 

autoras,  assim  como  as  escolas  se  debruçam  cada  vez  mais  em  apresentar  as  novas 

feministas aos estudantes.

Neste  milênio,  as  mulheres  dramaturgas  chamam muito a  atenção pelo  tipo de 

produção textual, se comparada há 10 ou 12 anos. Escrevem de seus nichos, sim, mas não 

para os seus próprios nichos. Na medida em que reivindicam para si o papel de criadoras 

livres de um modelo – o do homem “universal” –, produzem textos muito singulares na 

forma e no conteúdo, tocando em assuntos antes inimagináveis na dramaturgia canônica, 

dominante, e parecem num primeiro olhar obrigar os homens a se repensar como autores 

de temas/materiais/formas relevantes.

Hoje, peças e roteiros de mulheres da geração de 2010 são premiados e debatidos 

nos meios artístico e social. São como nunca foram, colocadas em relevo nas mídias. É 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

16



pouco? Sim, mas é um começo. Assim como Cunha de Vincenzo citou suas 13 autoras, cito  

algumas que estão construindo história neste milênio, em São Paulo: Maria Shu, Dione 

Carlos,  Carol  Pitzer,  Vana  Medeiros,  Ângela  Ribeiro,  Ave  Terrena,  Ana  Carolina  de 

Oliveira  (apenas  para  citar  algumas  que  passaram  pelo  Sesi  e/ou  pela  SP  Escola  de 

Teatro), ao lado de Silvia Gomez, Grace Passô, Michele Ferreira e Claudia Barral, entre 

outras.

São autoras brasileiras que dão à luz materiais raramente vistos no repertório da 

dramaturgia brasileira, como questões ligadas a estupro, assédio, maternidade, violência 

física e moral, machismo etc. Suas escritas “alternativas”, segundo expressão usada por 

Spivak, levam em conta, como não poderia deixar de ser, gênero, raça e cor. Além de 

oferecerem novos pontos de vista indissociavelmente conectados com seus “lugares de 

fala”. Dois exemplos apenas:

Carol Pitzer, tendo cursado dramaturgia na SP Escola de Teatro e no Núcleo de 

Dramaturgia do Sesi-British Council, em 2018, escreveu Enquanto ela dormia, que reputava 

a uma mulher o direito a falar sobre assédio sexual de um pai sobre a filha. Do ponto de 

vista, claro, da filha, que ao final decide lutar para tirar do seu nome o sobrenome paterno. 

Uma luta do ponto de vista jurídico, emocional e social. A peça montada no ano seguinte 

por integrantes do Teatro da Vertigem imprimia uma força visual e energética gigantescas, 

correspondendo à potência do texto.

No ano seguinte,  Ana Carolina de Oliveira,  depois de formada na SP Escola de 

Teatro,  continuou  aprimorando  seus  estudos  no  Núcleo  de  Dramaturgia  Sesi-British 

Council  no ano de 2019.  De sua autoria,  nasceu o  texto  Quero  morrer  com meu próprio 

veneno,  em que revia a narrativa de Hamlet,  de Shakespeare,  sob o ponto de vista de 

Ofélia. Isso já havia sido feito antes por outros autores e autoras, mas a narrativa de Ana 

criava um desvio ao final,  com uma Ofélia liberta das opressões e ditames do pai,  do 

irmão e do namorado Hamlet. Isso só ocorreu na medida em que a Ofélia de Ana constrói, 

pela  consciência  gradativa  de  sua  condição  de  “subalternizada”,  a  própria  libertação. 

Ofélia não se suicida na peça de Ana, mas sai “sem trancar a porta e sem saber o exato 

momento em que a panela explodiu”.16

16 A peça foi escolhida dentre 12 textos para ser montada no ano seguinte. Teve a direção de Mika Lins.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

17



Te(x)to

O  fato  de  contarem  com  uma  mulher  no  papel  de  coordenadora  e  formadora 

também pode ser um expressivo ponto de reflexão, uma vez que essas mulheres do século 

XXI têm podido perceber que mesmo que as mudanças sejam lentas, novos paradigmas se 

apresentam.  Estamos  presenciando  cada  vez  mais  o  desaparecimento  da  mulher 

ideologicamente  construída  pelo  poder  dominante  masculino:  uma  espécie  bem 

comportada e invisível, subalternizada e sem direito a falar e/ou a ser ouvida.

A própria Grace Passô, considerada uma das melhores atrizes de sua geração, além 

de dramaturga e diretora, em entrevista por ocasião do lançamento do filme Vaga carne, 

refletiu, a partir do ponto de vista da racialidade: “O teatro é um exercício de cidadania. A 

consciência de sua própria identidade vem com muitos embates também. O Brasil precisa 

sair de sua lógica de pensar as racialidades sob o ponto de vista da benevolência.” Passô 

evoca em seguida as múltiplas novas formas de expressão e representatividade: “Se tem 

uma  coisa  que  não  combina  muito  com  o  Brasil  é  ele  ser  narrado  através  de  uma 

perspectiva elitista” (Passô, 2020, s.p.).

Ainda  que  esteja  longe  de  deixar  de  existir  de  vez,  uma  espécie  de  mulher-

simulacro, criada como produto do machismo histórico, parece estar muito próxima de se 

tornar inócua e desinteressante. Quem sabe só assim o mundo, a despeito de todos os seus 

duros problemas, ganhará novas e plurais humanidades na vida e na arte.

Referências

ALMEIDA PRADO, Décio. O teatro brasileiro moderno. São Paulo: Perspectiva, 1988.

BRUNEL, Pierre (org.). Dicionário de Mitos Literários. Rio de Janeiro: José Olympio, 
1997.

CARLSON, Marvin. Teorias do teatro. São Paulo: Unesp, 1997.

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. Estudos Avançados,  São Paulo , v. 17, n. 49, 
p. 117-133,  dez.  2003.   Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S0103-40142003000300008&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 29  jan.  
2021.  DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-40142003000300008.

CUNHA DE VINCENZO, Elza. Um teatro da mulher. São Paulo: Perspectiva, 1992.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

18

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142003000300008&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142003000300008&lng=en&nrm=iso


FANINI, Michele Asmar. A (in)visibilidade de um legado – seleta de textos 
dramatúrgicos inéditos de Júlia Lopes de Almeida. São Paulo: Intermeios; Fapesp, 2016.

PASSÔ, Grace. Arte, política e raça no Brasil: entrevista com Grace Passô. [Entrevista 
concedida a] Juliana Domingos de Lima, Mauricio Abbade e Thiago Quadros.  Nexo 
Jornal, São Paulo, 25 mar. 2020. Disponível em: 
https://www.nexojornal.com.br/video/Arte-pol%C3%Adtica-e-ra%C3%A7a-no-Brasil-
entrevista-com-Grace-Pass%C3%B4. Acesso em: 28 jan. 2021.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: UFMG, 2010.

WOOLF, Virginia. Um teto todo seu. São Paulo: Círculo do Livro, [s.d.].

Submetido em: 17 set. 2025
Aprovado em: 13 nov. 2025

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 2-19, 2025.

19


