
Dilacerar: compreensões da violência dramatúrgica 
de Plínio Marcos em um processo de encenação

To lacerate: understandings of Plínio Marcos’ 
dramaturgical violence in a staging process

Guilherme Natan de Jesus Mergulhão1

Virginia Maria Schabbach2

Resumo

Esta  pesquisa  investiga  o  processo  de  adaptação  dramatúrgica  e  encenação  da  peça 
Navalha na carne, escrita por Plínio Marcos em 1967 e remontada em 2023. Apresentamos 
um  breve  estudo  sobre  as  personagens  plinianas  e  os  debates  sociais  em  torno  da 
dramaturgia, além de salientar uma etapa importante da montagem de  Navalha na carne 
em questão: o entendimento da violência arquitetada pelo autor. São compreendidos, aqui, 
não  apenas  os  impactos  dessa  violência  para  o  desenvolvimento  narrativo  das 
personagens, mas também como a violência do escrito pliniano influenciou os estágios de 
adaptações dramatúrgicas e criações cênicas. O trabalho busca contribuir, sobretudo, para 
o  debate  sobre  os  tensionamentos  e  os  novos  significados  que  a  cena  teatral 
contemporânea pode gerar ao encenar dramaturgias do século passado, cujas temáticas 
ainda ressoam em questões sociais de opressão na atualidade.

Palavras-chave: Direção; Dramaturgia; Navalha na carne.

Abstract

This research investigates the process of dramaturgical adaptation and staging of the play 
Navalha na carne, written by Plínio Marcos in 1967 and restaged in 2023. We present a brief 
study of Plínio Marcos’s characters and the social debates surrounding his dramaturgy, 
while emphasizing an important stage in the production of Navalha na carne highlighted: 
the understanding of the violence architected by the author. What is considered here are 
not only the impacts of this violence on the narrative development of the characters, but 
also  the  ways  in  which  the  violence  of  Marcos’  writing  influenced  the  stages  of 
dramaturgical adaptations and scenic creations. The work seeks to contribute, above all, to 
the debate on the tensions and new meanings that contemporary theater can generate 
when staging dramaturgies of the past century, whose themes still resonate with social 
issues of oppression today.

Keywords: Directing; Dramaturgy; Navalha na carne.

1 Licenciado em Teatro pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Tem experiência nas áreas de 
direção teatral, atuação, palhaçaria e Pedagogia do Teatro. Pesquisa processos de encenação e identidades 
de gênero e sexualidades na educação. E-mail: guilhermergulhao@gmail.com.

2 Doutora em Artes Cênicas pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professora do 
Departamento de Artes da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) no curso de Licenciatura em 
Teatro,  atuando  nas  seguintes  áreas:  curadoria,  gestão  e  produção  teatral,  dramaturgia,  processos 
criativos e modos de subjetivação no contemporâneo. E-mail: virginia.schabbach@ufpe.br.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

62



Cartografia das cicatrizes

O verbo  dilacerar,  segundo o  Dicionário  Houaiss  da  Língua Portuguesa  (2025), 

significa “rasgar com força, despedaçar, lacerar”. Essa temática, à primeira vista um tanto 

sanguinolenta, foi a que escolhemos para intitular e, de certa forma, guiar esta escrita  que 

envolve o processo de encenação da peça Navalha na carne, de Plínio Marcos. Acreditamos 

que é a palavra que melhor se relaciona com os significados pessoais dados à dramaturgia 

e a esta experiência em encenação.

O  contato inicial do encenador com a dramaturgia em questão se deu ainda em 

contextos de experimentos teatrais pandêmicos: o chamado para representar a violência 

pliniana foi ouvido durante uma leitura virtual da peça, na qual ele participava como ator. 

Posteriormente,  no  final  do  ano  seguinte,  dentro  da  Licenciatura  em  Teatro  da 

Universidade Federal  de  Pernambuco (UFPE),  o  espetáculo  teve  o  espaço curricular  e 

pedagógico para ser montado na disciplina Laboratório de Encenação.3 

Durante  o  período  de  montagem,  ao  longo  de  aproximadamente  seis  meses, 

dedicamos-nos à  afiação daquela  lâmina.  Sentindo sua textura gelada e  brilhante.  Por 

vezes,  tendo  medo.  Montar  um  espetáculo  cuja  característica  mais  marcante  são  as 

agressões entre as personagens era um desafio. Mal sabíamos como abordar esse tópico. 

Quais marcações seriam feitas? Como levar uma pulsão agressiva tão forte para a sala de 

ensaio? Por que outra dramaturgia sequer era considerada para ser encenada?  “Não é 

tragédia não saber o que se está fazendo e não ter todas as respostas. Mas a paixão e o 

entusiasmo por algo o conduzirão pela incerteza” (Bogart, 2011, p. 63). 

O encenador recordou-se, então, do seu eu do passado, lendo via Google Meet as 

falas plinianas e imaginando a riqueza cênica que poderia emergir daquelas frases. Ali, 

houve paixão e entusiasmo! Foi preciso confiar na intuição artística e seguir. Mesmo com 

medo dos cortes, seguir. Como Cecília Salles defende, a pulsão criadora, a vontade inicial 

de produzir arte, é por vezes a principal motivação do artista ao longo do seu percurso 

criativo (Salles, 2011). 

Tivemos, dentro do processo,  a parceria de Iza Karina,  Gabriel  Machado e Otto 

Maia,  os  atores  que  convidamos  para  contemplar  conosco  o  fio  da  lâmina.  Juntos,  e 

somente juntos, pudemos manusear a arma branca. Em abril de 2023,  Navalha na carne, 

3 O componente curricular tem como objetivo exercitar nos estudantes as experimentações de processos de 
montagem teatral,  cujas  direções  são  assinadas  pelos  próprios  alunos.  Na  época,  os  trabalhos  eram 
orientados pela Profª. Drª. Virgínia Maria Schabbach.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

63



uma livre adaptação da obra de Plínio Marcos, estreou no Centro de Artes e Comunicação 

(CAC) da UFPE.  Após a estreia,  a peça seguiu sendo apresentada em outras ocasiões, 

como eventos  universitários  e  festivais  de  teatro  no  Recife.  O processo  de  montagem 

resultou,  também,  em  outras  pesquisas  científicas  sobre  o  campo  da  encenação  e  do 

dramaturgismo.

Figura 1 - Gabriel Machado, em cima, e Otto Maia, embaixo, em cena de Navalha na carne

Foto: Felipe Duarte (2023).

Foi  um  corte  fundo.  Dolorido,  mas  prazeroso.  Após  o  contato  com  o  público, 

questionamo-nos: o que representam aqueles personagens? “Dilacerar”. Quais os debates 

sociais  que  a  dramaturgia  e  esta  encenação  específica  levantam?  “Rasgar  com  força, 

despedaçar, lacerar”. Como podemos (re)aproximar uma dramaturgia escrita há cinquenta 

anos aos temas e estéticas que o teatro contemporâneo produz? Quais as motivações das 

escolhas cênicas e dramatúrgicas do diretor no espetáculo? Quais são os impactos de um 

processo  de  encenação  para  professores  de  Teatro  em  formação?  “Rasgar  com  força, 

despedaçar, lacerar”. Dirigir um espetáculo é uma experiência sádica? “DILACERAR”.

Portanto,  com  essas  perguntas  em  mente,  neste  artigo  escolhemos  enfocar  a 

temática que consideramos mais pulsante na encenação:  a  correspondência à violência 

proposta pelo dramaturgo. Destacamos duas seções: a primeira propõe um breve estudo 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

64



sobre as personagens de Navalha na carne, suas relações de poder, os discursos por trás das 

tantas agressões no texto e quais problemáticas sociais pensamos que a dramaturgia põe 

em  debate;  a  segunda  seção,  por  sua  vez,  evoca  mais  ativamente  a  dramaturgia  do 

espetáculo criada a partir dos tensionamentos gerados pela obra de Plínio Marcos. Nela, 

investigamos como um encenador ainda jovem enxerga a violência suscitada pelo autor 

em  seu  escrito  do  século  passado.  Como  esse  universo,  afiado  e  fatal,  atravessou  os 

envolvidos no processo e foi levado para a sala de ensaio em um contexto contemporâneo? 

Por fim, também abordamos as adaptações feitas coletivamente no processo de encenação, 

suas importâncias e quais questionamentos elas podem provocar.

A forja de uma lâmina bem afiada

“Quem vai querer ver uma peça com uma prostituta, um cafetão e uma boneca?” 
(Mendes, 2009, p. 159). 

Plínio Marcos nasceu em Santos, São Paulo, em 1935. Ao longo de sua vida, o autor 

escreveu dezenas de espetáculos, mas os que mais se popularizaram tinham um ponto em 

comum: retratavam a vida daqueles que viviam à margem da sociedade. Essas vivências, 

como as dramaturgias do santista evidenciavam, eram imbuídas de agressões dos mais 

diversos  tipos.  As  peças  escritas  pelo  autor,  especialmente  as  suas  de  maior 

reconhecimento,  contêm  inúmeros  xingamentos,  assim  como  rubricas  de  golpes, 

espancamentos e, até mesmo, assassinatos. A violência, física e verbal, era para Plínio uma 

potente linguagem (Araújo, 2015). Foi com Navalha na carne, escrita em 1967, que o autor 

recebeu maior destaque por sua violenta poética.

Navalha na carne nos apresenta algumas horas na vida de um casal. Neusa Sueli, 

prostituta que após retornar de uma exaustiva noite de trabalho, encontra seu namorado, 

Vado, no quarto de pensão onde os dois residem. O homem imediatamente bate e xinga a 

companheira por acreditar que ela não deixou dinheiro para ele se divertir e beber, como 

de costume. Ela nega as acusações e os dois concluem que Veludo, o camareiro gay da 

pensão,  pode  tê-los  roubado.  Neusa  o  chama e  Vado  o  agride  com diversos  insultos 

homofóbicos.  “A  partir  desse  fato  [o  furto  do  dinheiro],  todos  são  envolvidos  numa 

relação de tensão psicológica e violência gratuita” (Araújo, 2015, p. 40).

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

65



Pressionado e sendo ameaçado de morte, Veludo confessa ter furtado o dinheiro 

para comprar maconha e pagar por favores sexuais. Vado, viciado na droga, exige que 

Veludo a entregue, desenrolando um tenso jogo de poder entre ele e o homossexual. Após 

a saída de Veludo, Neusa Sueli se vê vítima da violência psicológica de Vado, que ataca 

sua autoestima com insultos cruéis. No desfecho, ele a abandona, deixando-a sem resposta 

sobre seu retorno. 

Navalha na carne  é um escrito brasileiro que traz à cena existências subumanas e 

marginalizadas.  Não existem tipificações concretas de mocinhos ou vilões na narrativa: 

apenas  figuras  que  sobrevivem  em  meio  à  brutalidade  imposta  pela  sociedade  e, 

paradoxalmente, por eles mesmos. Uma realidade afiada. Todos cheios de cicatrizes.

Vado é aquele que representa o agressor principal de todo o texto, assumindo uma 

postura truculenta e opressora. Seus costumes, suas falas, seus gestos, suas vontades e 

suas motivações compõem o que Siqueira (2006), apoiado nas ideias de Trevisan (1998), 

chama de crise da masculinidade, salientada por Plínio Marcos na relação do cafetão com 

as demais personagens da peça.  Os autores traçam que esse estilo de vida masculino, 

aliado à opressão, está relacionado ao “fardo de ser homem, com obrigação de ter coragem 

sempre, mostrar-se durão, enfrentar o mundo através da força” (Trevisan, 1998, p. 14). 

Décio de Almeida Prado levantou, após assistir à primeira montagem da peça, uma 

atemporal reflexão, que pode ser dirigida não apenas para o  Vadinho escrito por Plínio, 

mas  para  todos  os  homens  que  corriqueiramente  reproduzem  os  mesmos 

comportamentos: “se ele não explorasse, não agredisse, se não jogasse […] o jogo do gato e 

do rato, se não provasse a sua preeminência, deixaria simplesmente de existir” (Prado, 

1987,  p.  217).  Os  homens  são  vampiros.  Se  todos  parassem de  fazer  alguém sangrar, 

sucumbiriam. 

Explicações mais rizomáticas4 sobre esse fenômeno do comportamento masculino 

podem ser encontradas nos escritos de Teresa de Lauretis (1987),  que denomina como 

tecnologias  de  gênero  todo  os  hábitos  culturais  que  nos  são  despejados,  mesmo  que 

inconscientemente, graças à genitália com que nascemos: vagina ou pênis.5 Vado, então, 
4 A expressão, segundo Deleuze e Guattari (1995), está ligada à ideia do rizoma: um tipo de estrutura 

botânica subterrânea que se estende horizontalmente para diversos lados, sem ter necessariamente um 
centro  delimitado.  Isso  significa,  então,  que  um  pensamento  rizomático  é  aquele  que  não  segue  a 
linearidade, mas sim busca abraçar diferentes perspectivas e vieses do pensar. Compreendemos, assim, 
que  pensar  rizomaticamente  é  ampliar  o  olhar  para  a  possibilidade de  várias  explicações  para  uma 
mesma situação ou assunto.

5 A  autora  afirma:  “as  concepções  culturais  de  masculino  e  feminino  como  duas  categorias 
complementares, mas que se excluem mutuamente, nas quais todos os seres humanos são classificados, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

66



por ser um homem, um macho, por ter um pau, entende que sua hipotética superioridade 

não pode ser ameaçada. Ele é quem sempre deve dar a palavra final, sem ser contrariado. 

É ele quem sempre almeja manusear a lâmina: “aquele que supostamente representa o 

poder e o controle diante de todas as situações” (Araújo, 2015, p. 41). 

Contudo,  Plínio  nos  mostra  algumas  rachaduras  na  feição  masculinizada  do 

personagem, especialmente quando ele entra em conflito com Veludo. O camareiro da 

pensão,  um  homem  gay  afeminado,  diferentemente  de  Vado,  representa  alguém  que 

orgulhosamente  foge  do  contrato  social  da  masculinidade.  “Veludo  não  esconde  sua 

identidade sexual e é com essa identidade que ele interage socialmente” (Siqueira, 2006, p. 

224). A personagem, para a época que o espetáculo foi escrito, anos 1960, é um grande 

escândalo: um homossexual espalhafatoso que não tem medo de podar seu linguajar e sua 

existência.  O estilo de vida subversivo de Veludo rompe com as tecnologias de gênero 

adotadas por Vado e, também, com a norma sexo-gênero-desejo (Butler, 2003).6 

O fio na navalha afia-se exponencialmente quando as duas personagens masculinas 

brigam por um cigarro de maconha, fragmento de cena marcado por certa tensão sexual, 

com o cafetão assumindo o papel de dominador e o camareiro, o de dominado. Vado pede 

que Veludo dê um trago sem usar as mãos, em um jogo de vai e vem que remete ao sexo 

oral, assimilando o cigarro ao falo (Siqueira, 2006). Nesse momento, o cafetão adota um 

tom  menos  agressivo,  rindo  e  demonstrando  prazer  na  interação.  Há  quem  possa 

defender,  graças às atitudes de Vado e ao discurso velado por trás delas,  que existem 

indícios de desejos homoeróticos por Veludo, embora isso não fique claro nos escritos do 

autor.

Marcos, ainda explorando a relação conflitante entre dois corpos masculinos, um 

convergente e outro divergente das normas discursivas do que é “ser homem”, borra as 

linhas da violência e do desejo sexual. As faíscas entre o cafetão e o camareiro tornam-se 

cada  vez  mais  proeminentes,  em  cenas  que  misturam  tapas,  xingamentos  e  desejos 

sádicos. A agressão torna-se parte do prazer entre aquelas personagens, por meio de uma 

formam,  dentro  de  cada  cultura,  um  sistema  de  gênero,  um  sistema  simbólico  ou  um  sistema  de 
significações que relaciona o sexo a conteúdos culturais de acordo com valores e hierarquias sociais”  
(Lauretis, 1987, p. 211).

6 Segundo Judith Butler (2003), os indivíduos são culturalmente incentivados a seguir um padrão de sexo-
gênero-desejo,  no  qual  pênis  e  vagina  (sexo)  determinam  não  apenas  identificações  masculinas  e 
femininas (gênero), mas também a atração pela genitália oposta (desejo). Vado, aparentemente, se encaixa 
nessa norma, enquanto Veludo, ao rejeitar padrões heterossexuais, rompe com essa estrutura.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

67



dinâmica relacional dúbia. Não se sabe ao certo se Vado nutre, de fato, desejo por Veludo. 

Tampouco pode-se afirmar que o homossexual cede às agressões do cafetão por prazer ou 

somente para manipulá-lo, almejando escapar do quarto com vida.

Já  Neusa  Sueli,  a  personagem  feminina  do  texto,  é  construída  com 

tridimensionalidade pelo autor.  Em um primeiro momento,  fica clara sua submissão a 

Vado. Mesmo sendo constantemente xingada e agredida, sua dependência emocional a 

impede de romper completamente com o ciclo de violência e de dar um basta naquela 

relação abusiva. Em diversos momentos, ela luta para manter sua autoestima e resistir ao 

abuso constante.  Sueli  enfrenta  a  exploração de  um sistema que a  reduz a  um corpo 

descartável, ao mesmo tempo em que busca algum resquício de poder e dignidade.

A dramaturgia revela mais aspectos psicológicos de Neusa Sueli quando ela e Vado 

ficam  a  sós,  explicitando  a  verdadeira  dimensão  do  relacionamento  dos  dois.  Ele  a 

destroça psicologicamente, diminuindo sua aparência e sua capacidade de existir sem ele. 

Neusa, já despedaçada pela vida e farta de tantos cortes, implora por migalhas de afeto,  

em um retrato cruel da violência doméstica e do esgotamento mental  frente aos abusos 

masculinos delineados pelo autor: 

NEUSA SUELI – […] A gente só quer chegar em casa, encontrar o homem 
da gente de cara legal, tirar aquele sarro e se apagar, pra desforrar de toda a 
sacanagem do mundo de merda que está aí. Resultado: você está de saco 
cheio por qualquer coisinha, então apronta. Bate na gente, goza a minha 
cara e na hora do bem-bom, sai fora. Poxa, isso arreia qualquer uma. Às 
vezes chego a pensar: Poxa, será que eu sou gente? Será que eu, você, o 
Veludo, somos gente? Chego até a duvidar. Duvido que gente de verdade 
viva assim, um aporrinhando o outro, um se servindo do outro. Isso não 
pode ser coisa direita. Isso é uma bosta. Uma bosta! Um monte de bosta! 
Fedida! Fedida! Fedida! (Marcos, 2003, p. 164).

A navalha que ela carrega simboliza sua única arma de defesa. É o objeto que lhe 

confere um mínimo controle sobre a própria vida. Ela, inclusive, não hesita em ameaçar 

aqueles ao seu redor com a arma branca:

NEUSA SUELI  – É  teimoso como uma mula.  Vou te  ajudar  a  lembrar. 
(apanha uma navalha na bolsa.) Vou te arrancar os olhos! (Aproxima a navalha 
do rosto de Veludo) (Marcos, 2003, p. 150).

Entende-se  que,  à  primeira  vista,  Neusa  Sueli  não  tem  medo  de  utilizar-se  da 

violência para conseguir o que precisa: seja a sua autodefesa ou a sua vingança. Mesmo 

sendo  constantemente  colocada  em  um  lugar  de  submissão  e  pequenez  pelo  seu 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

68



companheiro,  ela  se  mostra  capaz  de  virar  o  jogo.  Neusa,  entretanto,  apenas  ameaça. 

Parece latir,  mas não morder.  No escrito pliniano, ela nunca enfia a navalha na carne. 

Nunca dilacera. No fim, Vado a abandona, deixando-a sozinha no quarto escuro, com a 

incerteza de seu retorno e a dor da sua própria existência. Só ela e a navalha. Nada mais.

Navalha na carne se estrutura a partir de um ciclo vicioso de violência e degradação, 

no qual os personagens se ferem não apenas física, mas psicologicamente. Plínio Marcos 

apresenta um retrato impiedoso da marginalidade, cujos indivíduos são aprisionados por 

um sistema que os oprime e, ao mesmo tempo, os faz reproduzir essa opressão entre si. 

Araújo (2015) defende que os três estão cegos. Não enxergam que estão todos no mesmo 

barco  e  precisam,  juntos,  remar.  Ao invés  disso,  a  prostituta,  o  cafetão  e  a  boneca  se 

envolvem em um jogo letal de disputa por poder:

Em muitos momentos, o prazer das personagens está em ver o outro sofrer, 
evidente  demonstração  do  desgaste  do  contrato  social  na  trama 
estabelecida por Plínio Marcos. Falta às suas personagens consciência da 
situação na qual estão imersas e que as levaria a notar a si próprias como 
algozes, fonte de todo o ódio canalizado (Araújo, 2015, p. 76).

Lendo a dramaturgia pela primeira vez, percebendo a textura gélida e lisa daquela 

lâmina, o encenador não pôde deixar de se impressionar com a brutalidade expressa pelas 

palavras plinianas. “‘Navalha na carne fere mesmo […] A literatura teatral brasileira nunca 

produziu uma peça de verdade tão funda, de calor tão autêntico, de desnudamento tão cru 

da miséria humana como essa de Plínio’” (Magaldi, 1967, s/p7 apud Mendes, 2009, p. 169). 

Era  necessário,  então,  perfurar.  Os  envolvidos  no  processo  de  montagem 

imaginavam, a todo momento, possíveis marcações, disposições de cenário ou atmosferas 

cênicas que a dramaturgia evocava nos seus imaginários.  Como escreveu Anne Bogart 

(2011), o espetáculo os perseguiu. Atingiu as suas pessoalidades e as suas aspirações. “Sei 

que a peça me tocou quando as questões agem e provocam ideais e associações pessoais ー 

quando ela me assombra” (Bogart, 2011, p. 29). E serem assombrados por aquela navalha 

foi uma experiência única nas formações como artistas-docentes.

7 MAGALDI, Sábato. Navalha na Carne fere mesmo – como toda verdade lançada com indiscutível talento  
artístico. O Estado de S. Paulo, 12 set. 1967.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

69



Coragem. É hora de perfurar uma artéria

Doeu.  Seguimos  em  frente.  No  início,  tivemos  dúvidas.  Incertezas.  Não 

esperávamos que tanto sangue fosse sair.  Demoramos para entender o que estávamos 

fazendo naquela sala de ensaio.  Somente depois de vários encontros, percebemos: essa 

dramaturgia é sobre violência. Ponto. Não estamos tratando apenas de prostituição ou de 

machismo ou de agressão doméstica ou de homofobia.  Navalha na carne trata, sobretudo, 

de  expor  a  situação  de  subumanidade,  regada  por  extrema violência,  na  qual  as  três 

personagens  estão  inseridas.  Deveríamos  amarrar  algo  acima  da  ferida.  Precisávamos 

estancá-la.

Desde o início,  pela direção objetivar uma encenação associada aos preceitos do 

teatro realista (Pavis, 2008), foi diagnosticada a necessidade de lapidar a cena para que 

aquela violência, tão importante para o texto, de fato parecesse real. Essa era uma das 

grandes  preocupações:  como  representar  a  violência  proposta  pelo  dramaturgo  com 

qualidade cênica? A resposta para esse questionamento norteador não veio cedo.

Nossos  primeiros  ensaios  foram  turbulentos,  principalmente  pelas  dificuldades 

observadas durante as leituras iniciais da peça. Apertamos com força, tentando minimizar 

a  vazão.  O elenco teve  dificuldades  com ritmo,  compreensão e  conexão com as  falas, 

resultando em performances enrijecidas. A falta de domínio do texto impediu a mediação 

essencial entre a palavra do dramaturgo e o corpo do ator, como analisam Torres Neto 

(2021) e Stanislavski (2017), que alertam para o perigo de uma atuação mecânica e sem 

essência, no caso de interpretações vinculadas à estética do realismo. O sangue parou?

Buscando driblar essa dificuldade, foram tecidas adaptações dramatúrgicas no texto 

de Plínio, aproximando o linguajar das personagens, que originalmente é repleto de gírias 

sudestinas, à realidade linguística do Nordeste, especialmente do Recife. A “puta” de São 

Paulo virou a “rapariga” daqui. O “te encho a lata de alegria” virou o nosso “te dou um 

cacete”. Por que o sangue parou? Assim, foi realizado um trabalho de dramaturgismo,8 

para preservar a compreensão da essência pliniana, a sua linguagem violenta, tanto para 

os  atores  quanto  para  o  público.  Vamos  ter  que  enfiar  esta  faca  em  nossos  corpos 

novamente.

8 Entendemos  o  conceito  de  dramaturgismo com base  nas  definições  de  Koudela  (2015)  no  Léxico  de 
pedagogia do teatro. A autora define que dramaturgista é o profissional teatral responsável por preparar o 
texto para o palco, fazendo adaptações, preparando novas versões ou traduzindo escritos para a cena. “A 
função mais valiosa do dramaturgista é ajudar a criar novo material” (Koudela, 2015, p. 57). 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

70



Figura 2 - Rabiscos sugerindo adaptações das gírias em Navalha na Carne

Fonte: Arquivo pessoal do encenador (2023).

Além disso, a mutação do dialeto em Navalha na carne tem uma justificativa política, 

não  apenas  linguística.  Se  Neusa,  Vado  e  Veludo  falam  como  nossos  vizinhos  ou 

conhecidos, naturalmente há uma maior conexão entre a narrativa proposta e o público 

que  a  assiste.  Para  a  nossa  encenação,  queríamos  que  a  plateia  se  aproximasse 

emocionalmente  da  atuação  e  compreendesse  que  os  abusos  do  espetáculo  podem 

acontecer em quaisquer lugares,  até mesmo onde moramos.  Sendo assim, tecemos um 

novo  olhar  sobre  a  dramaturgia.  Pensamos  que  essa  violência  não  é  apenas  um caso 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

71



situado, mas uma engenharia de poder que atua em diferentes corpos. Evidenciamos uma 

vazão sanguínea onipresente. 

A última e  mais  substancial  adaptação dramatúrgica  gerada na encenação foi  a 

alteração do desfecho originalmente escrito por Plínio Marcos. Está doendo de novo, mas 

seguimos.  Os  atores  e  o  diretor  desejavam  ver  Neusa  Sueli  escapar  da  situação  de 

passividade, subserviência e dependência à qual ela está acorrentada no final da peça:

VADO – Não complica. Larga o ferro e está tudo legal.
(Neusa Sueli deixa cair no chão a navalha que segurava.)
VELUDO – Assim. Bonitinha. É gamada em mim, pra quê fazer guerra?
(Vado aproxima-se de Neusa Sueli, que está sentada na cama. Vado começa 
a acariciá-la, enquanto disfarçadamente, retira a chave da porta que estava 
no seio de Neusa Sueli. Em poder da chave, ele se encaminha pra porta, 
abre-a e sai. Neusa Sueli, quando percebe que Vado saiu, corre até a porta e 
grita.)
NEUSA SUELI – Vado!... Vado!... Você vai voltar?... Você vai voltar?...
(Neusa  Sueli  fica  por  algum  tempo  parada  na  porta,  depois  volta,  pega  um 
sanduíche de mortadela, senta-se na cama, fica olhando o vazio por algum tempo. 
Depois, prosaicamente, começa a comer o sanduíche.) (Marcos, 2003, p. 169).

A encenação buscava denunciar, entre tantas coisas, a opressão feminina em 

Navalha na carne por meio da vivência de Sueli. Embora ela não fosse totalmente passiva às 

agressões, seu desfecho ainda remetia à submissão, algo que nos incomodava. Neusa Sueli 

precisava reagir, calar Vado, vingar-se. Dane-se o sanduíche! O sangue volta a jorrar. 

A nossa versão do desfecho da peça tateava um discurso mais alinhado a um teatro 

de protagonismo feminino, como disserta Flávia Hiroki (2017) ao destacar a importância 

de diálogos feministas na cena teatral, criticando narrativas como  Navalha na carne, que 

reforçam  a  passividade  da  mulher  diante  de  um  sujeito  masculino  ativo.  Manter  o 

desfecho de 1967 seria, então, perpetuar essa estrutura. Por isso, foi proposto um novo 

final:  farta das violências sofridas, após repetir “chega” dezenas de vezes, Neusa Sueli 

impede Vado de sair e, com a navalha em mãos, parece forçá-lo a ter relações sexuais com 

ela. No entanto, antes do coito iniciar, ela o mata com a lâmina, cravando-a no peito do 

companheiro. Blackout. Neusa Sueli enfiou, finalmente, a navalha na carne. Bem-vinda ao 

clube, amiga. Eis o final proposto pelo trabalho de dramaturgismo:

Vado: Olha! Que velha pelancuda! Puta nojenta, pelancuda e velha! Velha! 
Velha! Velha!
[Neusa Sueli dá um forte tapa no rosto de Vado. Pausa. Vado se recompõe 
e  avança  para  cima  dela  com  fúria.  Neusa  Sueli  vai  até  sua  bolsa  e,  
rapidamente,  pega  a  navalha.  Tensão.  Vado  estende  as  mãos  tentando 
acalmar Neusa Sueli]

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

72



Vado: Brincadeira de mau gosto, Sueli. Solta isso!
Neusa Sueli: [Apontando a navalha para Vado] Eu disse ‘chega’, Vado! Agora 
quem vai mandar aqui sou eu! 
[Pausa. Neusa Sueli analisa Vado de cima a baixo] 
Neusa Sueli: Tira esse short. 
[Vado fica sem entender] 
Neusa Sueli: Vai! Tira. A. Porra. Do. Short. 
[Vado tira o short, ficando nu]
Vado: [Tentando acalmar Neusa Sueli] Calma, Sueli! Tudo tu leva a sério. Não 
aguenta uma brincadeirinha. Eu tava tirando onda, meu amor. Sabe que às 
vezes eu gosto de invocar você… Não sabe brincar mais não?
Neusa Sueli: Sei. Sei brincar sim. E agora a gente vai brincar bem gostoso. 
Não é meu cafetão? Não é bancado por mim? Pois, então, agora a gente vai 
trepar.
Vado: Tá caducando?
Neusa Sueli: E vai ter que ser gostoso!
Vado: Neusa Sueli…
Neusa Sueli: Posso ser velha, puta, nojenta, acabada, pelancuda, mas você 
vai me comer! E vai me fazer gozar! 
Vado: Você tá louca, Sueli, meu amor?
Neusa Sueli: Tô. Tô louca de tesão por você! Me come gostoso, Vado. Vai. 
Come sua puta. 
[Neusa Sueli empurra Vado na cama e, em seguida, sobe em cima dele, deixando a 
navalha em cima do criado-mudo. Ela apaga o abajur e tira o sutiã. Pouco tempo 
depois, pega a navalha de volta e golpeia Vado. Blackout.]  (Navalha na Carne, 
dramaturgismo do encenador, 2023).

Figura 3 - Neusa Sueli ameaça Vado com a navalha

Foto: Felipe Duarte (2023).

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

73



Figura 4 - Neusa Sueli golpeia Vado com a navalha

Foto: Lucas Carneiro (2023).

Bogart (2011) nos dá alicerce para a reprodução de um desfecho reimaginado, ao 

afirmar que um espetáculo relevante cria questões que perduram no tempo. Para nós, a 

questão mais urgente era conceder a Neusa Sueli o direito de calar, de uma vez por todas, 

Vado. O “basta” de Sueli representava o de inúmeras mulheres que sofrem os mesmos 

abusos. Essa escolha foi uma tentativa de reagir à opressão masculina presente tanto no 

texto quanto na realidade, a exemplo do que defende Bandeira (2019) sobre a persistência 

da violência de gênero no Brasil, que sofre mutações, mas não deixa de existir:

Pela abundância de atos recorrentes de violência, percebe-se que a ordem 
tradicional se ressignifica permanentemente, remodelando os padrões e os 
valores  sexistas,  porém,  sem  os  eliminar.  Logo,  não  há  ruptura 
significativa nas estruturas antigas, as que ordenam e regem as hierarquias 
e os papéis femininos e masculinos na esfera familiar (Bandeira, 2019, p. 
301, grifo dos autores).

O trabalho usou a mais afiada ferramenta de Plínio, a representação da violência, 

para romper. Para traçar um desfecho que considerávamos mais satisfatório para aquela 

narrativa, revestida com temáticas tão truculentas e ainda existentes. Uma resolução que 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

74



se  alinhava  àquilo  que  queríamos  dizer  enquanto  grupo  que  encenava  na 

contemporaneidade uma dramaturgia concebida no século passado: é hora de reverter a 

opressão. Desrespeitamos mesmo.9 

Compreendemos  que  Neusa  Sueli  terminar  sozinha,  clamando  por  Vado,  pode 

causar certa revolta, como nos causou. Talvez fosse esse o objetivo do autor. Nos tempos 

atuais,  nossos  corpos  criadores  moveram-se  em  direção  ao  tensionamento  daquela 

dramaturgia.  Esse  movimento  não  foi,  entretanto,  planejado.  Foi  algo  construído  com 

espontaneidade frente à leitura e apreensão do escrito pliniano. A violência nos chamava. 

A lâmina nos chamava. E ela chama, também, os espectadores. 

Por que o público aplaudiu de forma efusiva o desfecho proposto por nós? Por que 

a plateia gostou tanto de ver Neusa Sueli assassinando Vado? Claro, é satisfatório assistir à 

prostituta  se  vingando  da  figura  que  tanto  a  maltratou,  mas  ainda  se  trata  de  um 

assassinato. Um crime que foi aplaudido de pé. Acredita-se que a poética pliniana, a poiésis 

da  violência,  instaurou-se  também no  público.  Todos  somos  tocados  e  afetados  pelas 

vivências  daquelas  personagens.  Todos  somos  fisgados  por  aquela  lâmina.  Por  isso, 

banaliza-se o violentar, tão comum à rotina dos três. No final, que mal faz ela matá-lo? Ele 

mereceu. Já está na hora de devolvermos na mesma moeda? É tempo de fazê-los sangrar?

Outras tentativas de corresponder à violência pliniana são encontradas nas escolhas 

estéticas do espetáculo, a exemplo da sua espacialidade. Desde as concepções iniciais da 

peça, a contemplação da lâmina, o encenador imaginava um ambiente intimista: o público 

muito próximo dos atores, como se fossem eles as paredes daquele quarto, imundas pelo 

sangue respingado. Assim, adotamos um palco em formato de arena, com os espectadores 

posicionados  ao  redor  da  cena,  e  estreamos  a  peça  em  uma  sala  de  aula  teórica  da 

universidade. Afastamos carteiras, birôs e móveis para enfiar a navalha na carne.

O público era capaz de enxergar com clareza o suor,  de sentir  a  respiração,  de 

espantar-se  com  as  agressões.  Tudo  colaborava  para  que  o  impacto  da  dramaturgia 

pliniana fosse maior. A grande proximidade da plateia com os atores salientou, assim, o 

aspecto  mais  crucial  e  basilar  da  nossa  encenação:  a  interpretação.  Sem performances 

sólidas e bem trabalhadas, a violência do texto não tocaria as pessoas de maneira efetiva.

9 Após algumas apresentações da nossa versão de  Navalha na carne em diferentes espaços e teatros,  o 
espetáculo foi proibido pelos detentores dos direitos autorais de Plínio Marcos de se apresentar outras 
vezes, principalmente pelas alterações na narrativa primeiro pensada pelo autor.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

75



Tivemos, sempre, um olhar atento para o tensionamento cênico, para a relação entre 

os  atores  e  para  a  fisicalidade  das  marcações  de  violência.  A  obra  de  Plínio  Marcos 

demanda visceralidade, intensidade e uma compreensão profunda das relações de poder 

em cena. Para garantir que essa potência fosse traduzida para o palco, foi desenvolvido 

um  processo  que  aliava  a  construção  de  uma  consciência  corporal  aguçada,  o 

fortalecimento dos laços entre os atores e um rigoroso ensaio das dinâmicas de violência.

Desde os primeiros encontros,  trabalhamos com a importância da tensão para a 

cena. Assim como nós, aquelas personagens estão temerosas por segurar a lâmina. Para 

que esse estágio tensionado fosse compreendido, os intérpretes precisavam se distensionar 

completamente. Distensionar na sala de ensaio para tensionar no palco. Rasgar a pele para 

suturar e rasgar de novo para suturar e rasgar de novo para suturar e rasgar de novo. O 

simples ato de se manter em silêncio, de sustentar o olhar ou de ajustar a respiração ao  

ritmo  das  emoções  potencializava  o  drama  sem  a  necessidade  de  exageros.  Para 

atingirmos  a  confiança  de  sustentar  a  energia  (Barba;  Savarese,  1995)10 da  cena,  de 

corresponder à violência pliniana, exploramos na sala de ensaio diferentes exercícios de 

relaxamento, confiança, aterramento do corpo e contato físico.

Sabíamos que a relação pessoal entre os três atores precisava ser trabalhada para 

que  a  dinâmica  entre  Neusa  Sueli,  Vado  e  Veludo  fosse  fluida.  A  intimidade  e  a 

hostilidade deveriam coexistir e,  para isso, foram promovidas práticas de aproximação 

gradual, nas quais os atores eram encorajados a reconhecer e respeitar o espaço do outro. 

Atividades  de  espelhamento  corporal,  danças  conjuntas  e  improvisação  sem  palavras 

permitiram  que  eles  criassem  vínculos,  sentissem  conforto  em  dividir  o  espaço  e 

desenvolvessem  uma  escuta  cênica  apurada.  Para  criarmos  violência  em  cena, 

precisávamos nos amar fora dela.

As várias marcações de agressão ao longo da peça foram tratadas com precisão e 

responsabilidade. A brutalidade de Plínio Marcos precisava ser evocada, mas sem colocar 

os  atores  em risco.  Para  isso,  coreografamos  cuidadosamente  cada  gesto  de  violência, 

garantindo movimentos críveis sem comprometer a segurança dos intérpretes. O timing e 

o controle de força foram minuciosamente ajustados, sempre priorizando o cuidado físico 

10 Os estudiosos da Antropologia Teatral afirmam que “etimologicamente, energia significa ‘estar em ação, 
em trabalho’” (Barba; Savarese, 1995, p. 10). Entende-se, então, que essa palavra tão repetida nos ensaios,  
“energia”, está relacionada à ampla consciência corporal. Estar sempre atento ao corpo e à cena. Estar  
confiante nas ações e falas da personagem. Trazer a postura e a força necessária para determinada fala ou 
gesto.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

76



e emocional do elenco. A escuta grupal foi essencial, permitindo que os atores orientassem 

a melhor forma de execução das agressões cênicas sem causar dor. Como destaca Salles 

(2011), a maturidade artística se fortalece graças ao trabalho coletivo.

Figura 5 - Momento de aquecimento antes de apresentação de Navalha na carne

Foto: Lucas Carneiro (2023).

O respeito à poética violenta de Plínio Marcos foi um compromisso essencial do 

nosso experimento cênico. A brutalidade não era gratuita. Ela era um reflexo das relações 

de  poder  e  da  marginalização  que  a  peça  denuncia.  Dessa  forma,  priorizamos  que  a 

violência fosse explorada em todas as suas camadas: na agressão verbal e psicológica, no 

jogo de humilhação entre os personagens e na fisicalidade que os corpos desenhavam em 

cena.  O  resultado  foi  uma  encenação  em  que  a  dor,  a  submissão  e  a  resistência  se 

misturavam,  proporcionando  um  mergulho  no  universo  marginalizado  de  Navalha  na 

carne. Oferecendo uma deliciosa lâmina para que o público pudesse, assim como nós, se 

dilacerar.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

77



Foi fatal. Ainda bem!

Escolher uma dramaturgia para ser posta em cena é apanhar uma navalha com as 

mãos.  Convidar  um  elenco  para  interpretar  os  personagens  é  colocar  a  arma  branca 

próxima do nosso peito. Iniciar o processo de ensaios é, com toda a força, cravar a navalha 

em nosso coração. Lidar com as turbulências da criação teatral e as especificidades da 

montagem é rasgar nosso torso, expor nossos tecidos musculares e fazer nosso sangue 

jorrar  aos litros.  Observar os  frutos da estreia  e  a  culminância do trabalho em cena é 

esbaldar-se no líquido rubro, esfoliar-se com o odor de ferro e sorrir em meio a um corpo 

tomado pela vermelhidão. Escrever pesquisa sobre esse suicídio é reconhecer que essa 

lâmina, que dilacera, é ciência. É um saber que merece ser registrado.

As  reflexões  desenvolvidas  ao  longo  deste  artigo  evidenciam  como  a  violência 

presente na dramaturgia de Plínio Marcos não apenas impacta as personagens de Navalha 

na  carne,  mas  também  se  expande  para  o  processo  de  encenação  e  para  os  debates 

socioculturais  suscitados  pela  obra.  Através  da  análise  das  relações  de  poder,  dos 

discursos  embutidos  nas  interações  violentas  e  das  escolhas  estéticas  na  adaptação  e 

direção  da  peça,  buscou-se  compreender  de  que  maneira  essa  violência  pode  ser 

trabalhada na cena contemporânea sem perder seu impacto crítico.

A  experiência  de  montagem  se  mostrou  como  uma  jornada  de  enfrentamento 

artístico e pessoal para os envolvidos, na qual a relação com a obra foi sendo ressignificada 

a  cada  ensaio.  A  proposta  de  adaptação  dramatúrgica,  especialmente  na  revisão  do 

desfecho,  demonstrou  como  o  dramaturgismo  e  a  direção  teatral  podem  dialogar 

criticamente com um texto já  tão conhecido pelo teatro nacional,  conferindo-lhe novas 

camadas interpretativas e ampliando sua relevância para o público. A mudança no final, 

ao conferir a Neusa Sueli uma resolução drasticamente distinta daquela escrita por Plínio 

Marcos, exemplificou como a arte teatral pode ser um espaço de revisão e ressignificação 

de discursos. O teatro é, na verdade, o espaço perfeito para dilacerar.

Por fim, o processo de encenação de Navalha na carne reforça a necessidade de um 

olhar atento e cuidadoso para as formas como a violência é representada e recebida pelo 

público.  O teatro,  como espaço de  confronto  e  reflexão,  permite  não apenas  expor  as 

feridas sociais, mas também propor novas perspectivas sobre elas. Pensamos, pois, que 

este é o papel da encenação na contemporaneidade. Não existem dramaturgias repetitivas 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

78



ou “batidas”. O que existem, sempre, são possibilidades de comunicar novos discursos 

frente a tópicos já conhecidos pelos espectadores e fazedores de teatro. 

Referências 

ARAÚJO, Gessé Almeida. A violência na obra de Plínio Marcos: Barrela e Navalha na 
carne. Salvador: EDUFBA, 2015.

BANDEIRA, Lourdes Maria. Violência de gênero: a construção de um campo teórico e de 
investigação. In: BUARQUE DE HOLLANDA, Heloísa (Org.). Pensamento feminista 
brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019.

BARBA, Eugenio; SAVARESE, Nicola. A arte secreta do ator: dicionário de Antropologia 
Teatral. Campinas: Unicamp, 1995.

BOGART, Anne. A preparação do diretor: sete ensaios sobre arte e teatro. Trad. Anna 
Viana. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2011.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: 
Editora 34, 1995.

DICIONÁRIO Houaiss de Língua Portuguesa. Verbete “dilacerar”. Disponível em: 
https://houaiss.uol.com.br/. Acesso em: 05 set. 2025.

HIROKI, Flávia Leme. Teatro feminista e identidades de gênero: reflexões de uma atriz 
sobre o(s) feminismo(s) na Cena Teatral.  Orientador: Jorge Luiz Schroeder. 2017. 144 f. 
Dissertação (Mestrado em Artes da Cena). Instituto de Artes, Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, 2017. 

KOUDELA, Ingrid Dormien. Léxico de pedagogia do teatro. São Paulo: Persepctiva, 2015. 

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. In: LAURETIS, Teresa de. Tecnologias de 
gênero. Bloomington, ID: Indiana University Press, 1987.

MARCOS, Plínio. Plínio Marcos - Coleção Melhor Teatro. São Paulo: Global Editora, 2003.

MENDES, Oswaldo. Bendito maldito: uma biografia de Plínio Marcos. São Paulo: Leya, 
2009.

NAVALHA na carne. Dramaturgismo de Guilherme Mergulhão sobre a peça homônima 
de Plínio Marcos. Texto para encenação de espetáculo teatral não publicado. Arquivo 
pessoal do encenador. 2023.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

79



PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. São Paulo: Perspectiva, 2008.

PRADO, Décio de Almeida. Exercício findo: crítica teatral (1964-1968). São Paulo: 
Perspectiva, 1987.

SALLES, Cecilia Almeida. Gesto inacabado: processo de criação artística. São Paulo: 
Intermeios, 2011.

SIQUEIRA, Elton Bruno Soares de. A crise da masculinidade nas dramaturgias de Nelson 
Rodrigues, Plínio Marcos e Newton Moreno. Orientadora: Maria da Piedade Moreira de 
Sá. 2006. 323 f. Tese (Doutorado em Teoria da Literatura) – Programa de Pós-graduação 
em Letras, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2006.

STANISLAVSKI, Constantin. A construção da personagem. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2017.

TORRES NETO, Walter Lima. Introdução à direção teatral. Campinas: Editora Unicamp, 
2021.

TREVISAN, João Silvério. Seis balas num buraco só: a crise do masculino. Rio de Janeiro: 
Record, 1998.

Submetido em: 29 set. 2025
Aprovado em: 15 nov. 2025

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 62-80, 2025.

80


