
A dialética de Gota d’água:
o conflito entre Joana e Creonte como dialética 

entre a sabedoria encantada popular e o modo de 
produção capitalista financeirizado 

The conflict between Joana and Creonte in Gota d’água 
as the dialect between folk enchanted wisdom and the 

financerised capitalist mode of production
.

Matheus Chatack Dias1

Resumo
Neste artigo apresento argumentos para considerar que, apesar de a peça Gota d’água, de 
Chico  Buarque  e  Paulo  Pontes,  ter  como  resumo  a  história  de  uma  mulher,  Joana, 
abandonada por seu marido, Jasão, por uma mulher mais nova, Alma, a obra apresenta 
uma relação dialética, típico do modo trágico de Peter Szondi, no conflito entre Joana e 
Creonte, o pai de Alma. Esse conflito da peça se desdobra em outro movimento dialético 
do conteúdo da peça com relação à realidade social a partir da perspectiva da relação 
dialética entre tragédias e sociedade proposta por Raymond Williams: Joana mobiliza o 
saber popular encantado das religiões de matriz africana a se contrapor à pseudo-razão do 
modo de produção capitalista financeirizado, o que é um diagnóstico social observável na 
movimentação capitalista de extermínio de tudo aquilo que não lhe ofereça utilidade – 
diagnóstico que se tem a partir de Silvia Federici e Robert Kurz. 
Palavras-chave: Dialética;  Gota  d’água; Tragédia;  Saber  Popular  Encantado;  Modo  de 
Produção Capitalista.

Abstract
In this article, I argue that despite the main plot of the play Gota d'água (literally Last straw) 
by Chico Buarque and Paulo Pontes,  being the story of Joana, who is dumped by her 
husband Jasão for a younger woman, Alma, the play presents a dialectical relationship, 
typical of Peter Szondi’s tragic mode, in the conflict between Joana and Creonte, Alma’s 
father. This conflict is related to another dialectical movement in relation to social reality, 
as seen through the dialectical relationship between tragedies and society proposed by 
Raymond  Williams.  Joana  uses  the  enchanted,  popular  knowledge  of  Afro-Brazilian 
religions to oppose the pseudo-reason of the financialized capitalist mode of production. 
This social diagnosis is observable in the capitalist movement to exterminate everything 
that is of no use to it, and is based on the work of Silvia Federici and Robert Kurz.
Key-words: Dialectics; Gota d´água;  Tragedy;  Enchanted Popular Knowledge;  Capitalist 
Mode of Production.

1 Doutorando em Ciência da Literatura pela Universidade Federal do Rio de Janeiro e mestre em Direito  
Constitucional e Teoria do Estado pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro,  educador 
popular e ativista de Direitos Humanos, sendo diretor da Urutu – associação que desenvolve projetos de 
cultura e direitos humanos principalmente na defesa dos direitos da comunidade LGBTQIAP+. E-mail: 
matheuschatack@gmail.com. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

136



Introdução

Ler  Gota  d’água,  de  Chico  Buarque  e  Paulo  Pontes  (1975), em uma perspectiva 

dialética  é  realizar  uma leitura a  partir  dos  movimentos  que sua dramaturgia  realiza. 

Nesse artigo, apresento argumentos de que a dialética trágica interna da peça é articulada 

na oposição entre as personagens Joana e Creonte. Por mais que o resumo da peça possa 

ser “Joana, que foi abandonada por Jasão para se casar com Alma, executa sua vingança”, 

essa vingança tem um elemento importante:  o pai de Alma, Creonte.  Como mostrarei, 

Creonte  entra  no circuito  para proteger  a  filha e,  por  isso,  reconfigura a  dinâmica da 

dialética trágica da peça.

Essa configuração dialética trágica se relaciona com seu contexto social. Creonte é o 

credor das dívidas de todos os habitantes da Vila do Meio-Dia, o conjunto habitacional 

onde Joana mora. A peça de 1975 é escrita em um contexto no qual, segundo Robert Kurz 

(2014), o modo de produção capitalista teve um importante ponto de virada: a produção 

de dinheiro no mundo passou a ser ancorada em movimentos especulativos e não mais no 

aumento  da  produção  de  mercadorias.  Uma  das  formas  para  o  modo  de  produção 

capitalista operar essa transformação é a dívida: o instrumento de poder de Creonte.

Contra ele, Joana opera uma forma de vida que não cabe na sistemática do modo de 

produção  capitalista:  enquanto  o  modo  de  produção  capitalista  opera  uma  pseudo-

racionalidade de um sistema fechado, Joana opera o mundo encantado das religiões de 

matriz africana. Isso faz dela uma ameaça, o que é apontado pelo próprio Creonte. Dessa 

forma, os personagens se opõem e entram em conflito.

Neste artigo analiso esse conflito a partir de dois movimentos dialéticos tensivos. O 

primeiro deles diz respeito ao conflito entre personagens e ao modo dialético (Szondi, 2004), 

a  dialética  irreconciliável  que  leva  ao  aniquilamento.  Creonte  e  Joana,  pseudo-

racionalidade do modo de produção capitalista e mundo encantado de religiões de matriz 

africana, são irreconciliáveis. O segundo está na relação do conteúdo da peça com o seu 

sofrimento de um contexto social (Williams, 2002): a financeirização do modo de produção 

capitalista, o ponto de virada apontado acima, e a mobilização da dívida como uma das 

formas que o capital passou a operar para explorar trabalhadores e trabalhadoras – como 

Joana –, o que não absorve nenhuma forma encantada de se relacionar com o mundo.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

137



Uma proposta metodológica

Proponho uma metodologia que surge de formulações a respeito do trágico e da 

tragédia. Gota d’água encontrou em Medeia, de Eurípides, nas palavras de Chico Buarque e 

Paulo Pontes, “os elementos da tragédia que queríamos revelar” (1975, p. xx). Na tragédia 

ática, escrita aproximadamente  em 431 a.C., Jasão abandonou Medeia para se casar com 

Glaucia,2 a filha de Creonte. Medeia é neta do Sol e princesa em sua terra, Cólquida, mas 

traiu sua família – matando o irmão – para entregar o Velocino de Ouro para Jasão. Os 

dois partiram juntos, tiveram dois filhos e chegaram a Corinto, onde Creonte é rei. Lá,  

Jasão abandona Medeia e seus filhos para se casar com outra princesa: Glaucia. Creonte 

decide expulsar Medeia da cidade pela ameaça que ela representa – e pode fazer isso por 

ser rei. É neste ponto, na expulsão de Medeia, que começa a peça de Eurípedes. Medeia 

pede mais um dia para ir embora, coincidindo com o casamento de Glaucia e Jasão. Envia 

para a noiva um diadema de ouro que, quando a noiva coloca na cabeça, ele derrete e a 

incendeia. Creonte tenta salvar a filha e também é consumido pelo fogo. Medeia ainda 

mata os filhos para concluir a sua vingança. Vai embora para Atenas e deixa em Cólquida 

um Jasão solitário, sem filhos, sem esposas.

Em  Gota  d’água,  Joana  não  consegue  cumprir  sua  vingança.  No  lugar  de  um 

diadema de ouro, ela envia um bolo envenenado para Alma – mulher que levou Jasão e 

filha  de  Creonte.  Contudo,  Creonte  desconfia  do  bolo  enviado e  impede sua  filha  de 

comer. Nem Creonte, nem Alma morrem. Além disso, Creonte também age para expulsar 

Joana e tem poder para tal, mas não por ser rei, mas porque todos os habitantes da Vila do 

Meio-Dia devem a ele dívidas pelas compras de suas casas – inclusive Joana.  É a dívida 

que faz dele o poder local. Enquanto, em  Medeia, a dinâmica dialética é entre Medeia e 

Jasão, pois é dele que Medeia quer se vingar e com ele que ela estabelece seu conflito; em 

Gota d’água, a dinâmica conflituosa que se estabelece é entre Creonte e Joana.

Essa reconfiguração da dialética trágica interna se relaciona com o que Peter Szondi 

(2004)  identifica  em  Ensaio  sobre  o  trágico  como  um  modo  trágico:  uma  dialética 

irreconciliável que leva ao aniquilamento. Metodologicamente, neste ponto, leio a dialética 

interna da peça a partir de seu modo trágico. Para construir seu argumento, Szondi percorre 

2 Glaucia também pode ser nomeada Creusa na mitologia grega, pois a história de Medeia não é original 
de Eurípedes, mas uma adaptação do mito. Na peça de Eurípedes seu nome não é pronunciado. Se o uso 
de Alma em Gota d’água é uma troca de nome ou criação de um nome pela inexistência de um na peça de 
Eurípedes fica como questão. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

138



séculos de reflexões sobre o trágico de forma a percebê-lo como uma forma de construção 

do discurso, ou da narrativa. O trágico, portanto, se encontra no movimento antagônico 

inconciliável enquanto modo de construção da narrativa e/ou do pensamento. 

Nesse contexto, para dialogar com a dialética do modo trágico de Szondi, apresento 

argumentos de que há uma irreconciliabilidade entre Joana e Creonte que, a partir de seu 

conflito,  também  se  torna  uma  irreconciliabilidade  em  formas  de  existir  no  mundo: 

enquanto Joana apresenta a sabedoria popular de uma relação com a natureza e com as 

práticas de encantamento próprias das religiões de matriz africana; Creonte se ancora na 

pseudo-racionalidade do modo de produção capitalista em uma fase de financeirização 

que explora a classe trabalhadora a partir da dívida. 

A  irreconciliabilidade  dessas  formas  de  vida  se  relaciona  com  um  segundo 

movimento dialético: a relação da peça teatral com o sofrimento coletivo vivido ao tempo 

de sua produção, o nosso tempo do avanço do capitalismo para uma forma financeirizada 

de  transformação  de  dinheiro  em  mais  dinheiro  (Kurz,  2014).  Dessa  vez,  Raymond 

Williams (2002) é  quem nos informa desse segundo movimento dialético em sua obra 

Tragédia  moderna,  na  qual  propõe  que  o  trágico  também revela  uma dialética  entre  o 

sofrimento de um tempo e a produção dramatúrgica. Ao mesmo tempo que essa produção 

dramatúrgica lê no mundo de seu tempo a produção do sofrimento, ela devolve ao mundo 

a construção de mundos que refletem essa leitura.

Nesse contexto,  este artigo se desenvolve metodologicamente na análise de dois 

movimentos: um interno, analisando a expressão do  modo dialético no conflito trágico, e 

outro externo, na forma dialética como a dramaturgia lê o sofrimento de seu tempo e 

contexto social, devolvendo ao contexto social a construção de um mundo a respeito desse 

sofrimento. Contudo essas movimentações se imbricam na formação de todo um sistema 

complexo a ser explorado conjuntamente como forma de dissecar a dramaturgia para que 

se descubra as relações de poder e opressão para produção de sofrimento que ela revela. 

Neste  artigo,  não  pretendo ainda  concluir  a  dissecação,  mas  realizar  o  primeiro  corte 

cirúrgico para começar a adentrar o seu corpo em duas dialéticas: a primeira na oposição 

entre as personagens Joana e Creonte,  e a segunda na que essa oposição apresenta ao 

contexto social de produção da obra.

É importante, de qualquer forma, que se tenha atenção à diferença da análise de 

Szondi e Williams para que não se pense que eles estão tratando da mesma coisa. Embora 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

139



ambos  olhem  para  a  tragédia,  cada  um  deles  identifica  nela  movimentos  dialéticos 

diversos.  Enquanto  Szondi  identifica  um  modo  de  discurso  que  opõe  tese  e  antítese 

irreconciliáveis; Williams está olhando a relação da tragédia com o meio social no qual ela 

se insere. O desafio que proponho é entrelaçar ambas as abordagens para que se faça uma 

leitura mais completa da tragédia Gota d’água, de modo a perceber a relação dialética da 

tragédia com seu contexto social e a dialética presente dentro da própria tragédia – o que 

poderia, até mesmo, propor a nós, por conseguinte, dialéticas irreconciliáveis do próprio 

meio social.

A mobilização para o conflito

Joana foi abandonada por Jasão para ele ficar com uma mulher mais nova: Alma. O 

encaminhamento restrito de leitura da peça seria uma oposição entre Joana e Alma, uma 

vez que essas são as duas mulheres que entram em conflito por um mesmo homem. Joana 

está ressentida, quer sua vingança. De fato, ela dirige contra Alma seus esforços diretos de 

ataque: é a ela que Joana envia o bolo envenenado para a tentativa de assassinato. Assim 

como Medeia enviou a Gláucia o diadema enfeitiçado que lhe incendiou o corpo e tirou a 

vida. Contudo  Gota d’água  não é apenas a história de uma mulher abandonada por seu 

marido  para  ele  ficar  com  uma  mulher  mais  nova,  mas  uma  tragédia  que  mobiliza 

circunstâncias  sociais  coletivas  nesse  conflito,  ou  seja,  mobiliza  um  contexto  mais 

abrangente. Joana se ergue contra aquela que lhe levou o homem, mas, consequentemente, 

também se ergue contra a estrutura de poder que a esmaga nesse processo: Creonte.

Creonte é o homem a quem todos os habitantes da Vila do Meio-Dia – o conjunto 

habitacional onde Joana mora – devem dinheiro em dívidas aparentemente infinitas. Ele é 

o pai de Alma, novo sogro de Jasão. Não guarda nenhuma especial afeição pelo novo 

genro, mas faria de tudo para proteger sua filha contra as investidas de Joana. Quando 

Creonte aponta o medo que tem de Joana e a chama para briga para proteger sua filha, ele  

se posiciona entre Joana e sua filha nesse conflito. É ele quem expulsa Joana de sua casa 

por não pagar sua dívida, é ele que impede sua filha de comer o bolo envenenado, é ele 

que tem o poder de oferecer trabalho a todos os habitantes para esvaziar qualquer apoio a 

Joana. Creonte é quem tem armas poderosas para atingir Joana.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

140



Cria-se,  assim, um conflito entre Joana e Creonte,  no qual Alma é esvaziada de 

agência. Ela só quer se casar com o homem por quem se apaixonou – muito embora seja 

esse homem casado já com dois filhos e ela não tenha nenhuma preocupação com isso. 

Joana quer a destruição de Alma, mas isso passa, necessariamente, pela destruição de seu 

pai: o poderoso Creonte.

O  conflito  entre  Joana  e  Creonte  reconfigura  a  estrutura  da  dramaturgia  ao 

transformar um conflito com paridade de armas – duas mulheres por um homem – em um 

conflito político-social e dialético. Creonte mobiliza as dívidas e a exploração financeira 

típica do modo de produção capitalista contra uma mulher que lhe ameaça por ser “dada à 

macumba”: 

Isso, vai, rapaz... e escute, eu não sou
de vingança, mas quero aproveitar
o assunto... Já que a gente cutucou
a ferida, deixa sangrar de vez  
Tua... essa mulher que você viveu  
junto e que não paga a casa faz seis 
meses... essa mulher... não sei... bem, eu  
sei que ela é mãe dos teus filhos... Talvez  
seja até mesmo um exagero meu  
Mas tem coisas que não é bom brincar  
Ela é dada a macumba, estou sabendo,  
tem gênio de cobra, pode criar  
problema, eu estou só me precavendo...  
Não é tua esposa... tem que aceitar...  
Não sei... Você sabe o que estou dizendo… 
(Hollanda; Pontes, 1975, p. 39)

O que Creonte vê como sua ameaça é a capacidade de encantamento de Joana, sua 

relação com os orixás e as religiões de matriz africana. Neste momento, ela ainda não fez 

nada contra ele. Apenas o fato de ela ser ex-mulher de Jasão e ser praticante de religiões de 

matriz africana já é motivo para Creonte ter medo dela e se movimentar para evitar que 

ela faça mal. Joana pretende vingança, mas ele ainda não sabe disso na segunda cena. Ele 

já se movimenta contra ela antes mesmo de ela realizar movimento contra ele.  Assim, 

opõe-se a sabedoria encantada popular mobilizada por Joana à pseudo-racionalidade do 

modo de produção capitalista de Creonte.

Essa oposição apresenta o que vou chamar de dialética  interna  da dramaturgia: a 

relação de oposição entre personagens que mobilizam formas de ler e viver no mundo 

que, uma vez opostas, não encontram conciliação, ou seja, uma dialética sem síntese. Isso 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

141



se relaciona com o que Peter Szondi (2004) nos apresenta como um modo trágico: uma 

dialética irreconciliável que leva ao aniquilamento. Joana e Creonte não são conciliáveis, 

pois entram em um conflito que inicia na disputa por um homem –  Jasão –  e acabam por 

mobilizar formas de ler e estar no mundo que elas mesmas são irreconciliáveis: de um 

lado,  a  sabedoria  popular  de  uma  relação  com  a  natureza  e  com  as  práticas  de 

encantamento próprias das religiões de matriz africana; de outro, pseudo-racionalidade do 

modo  de  produção  capitalista  em  uma  fase  de  financeirização  que  explora  a  classe 

trabalhadora a partir da dívida.

Essas formas de ler e estar no mundo nos apresentam dados de uma leitura social: a 

dramaturgia cria um mundo a partir do contexto social no qual ela mesma está inserida. 

Isso  cria  o  segundo movimento  dialético,  um movimento  dialético  externo,  entre  uma 

leitura social  realizada e a apresentação de uma dramaturgia que elabora essa leitura. 

Como dito na proposta metodológica, Tragédia moderna de Raymond Williams (2002) nos 

conta a respeito dessa dialética tendo o sofrimento como fator provocador da dialética, seja 

o  sofrimento  da  dramaturgia,  seja  o  sofrimento  vivido  no  mundo.  A identificação  do 

sofrimento na dramaturgia se relaciona, dessa forma, com a identificação do sofrimento 

vivido socialmente.

Por essa razão, deve-se ter em conta que o enfrentamento social e político que Joana 

passa a travar com Creonte não esvazia seu impulso emocional. Não precisamos esvaziar 

de emoção a luta política e social para lhe dar validade, mas, ao contrário, compreender 

como afetos e emoções são elementos que informam essas lutas. Sara Ahmed em La política 

cultural de las emociones  (2015) nos apresenta como as emoções e os afetos, sobretudo em 

uma perspectiva feminista, são essenciais para que se tenha uma visão completa sobre a 

luta política que se trava.

A autora nos conta como,  tradicionalmente,  houve um vínculo entre emoções e 

mulheres  para  apontar  que  a  luta  política  de  mulheres  sempre  teve  um  aspecto 

emocionado como forma de lhe negar a racionalidade. Ao invés de pretender defender 

uma  luta  absolutamente  emocional,  Ahmed  defende  que  a  luta  pode  ser  racional  e 

emocional,  sem haver  uma exclusão entre  essas  duas  características.  Esse  é  o  caso  de 

Joana: ela tem um fator emocional forte para agir – foi abandonada pelo marido –, mas 

isso não esvazia o caráter político e social que ela acaba por mobilizar ao se erguer contra o 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

142



homem que tem poder sobre todos os habitantes de seu território. É sua dor que leva a 

uma indignação capaz de mobilizar a ação política.

Creonte também é movido por sentimento: quer proteger sua filha. Esse sentimento 

do pai pela filha – seja que nome isso tenha – é o fator que o faz agir contra Joana. A  

diferença entre Creonte e Joana é a forma como eles mobilizam esses afetos. Enquanto ela 

explicitamente busca vingança porque foi abandonada pelo marido, ele começa agindo 

para proteger a filha e acaba por agir para proteger a si mesmo. Como ele se coloca entre 

Alma e Joana para proteger Alma, Joana lhe dirige seu ataque. Assim ele transforma o 

embate em uma questão pessoal e, com isso, esconde sua primeira motivação, seu afeto 

inicial. Seu empenho passa a ser contra Joana.

Não se  trata  também de idealizar  emoções  como algo sempre bom contra  uma 

perspectiva opressora do modo de produção capitalista, mas de perceber a importância da 

emoção e do aspecto afetivo no conflito que se estabelece. Nesse caso, a mulher que é 

abandonada pelo marido passa a ser um perigo para o poder local que se ergue contra ela 

e,  ao  invés  de  sucumbir,  ela  devolve  sua  fúria  contra  esse  poder.  Esse  poder  local  é 

exercido por um homem que queria proteger sua filha, mas acaba por trazer para si o 

conflito para que o embate passe a ser entre os dois.

Em  um  contexto  dramatúrgico  marcado  pela  imaginação  melodramática 

identificada  por  Peter  Brooks  (1995)  como o  modo  pelo  qual  o  maniqueísmo entre  o 

personagem masculino e o feminino moldam essa mulher para que ela seja penalizada e, 

por  vezes,  domesticada,  em  Gota  d’água,  a  personagem  feminina  não  sucumbe  à 

penalidade e domesticação, ergue-se contra seu inimigo, ainda que muito mais poderoso, e 

estabelece  contra  ele  uma  oposição  dialética.  O  modo  melodramático,  mesmo  que 

marcante no teatro e nas telenovelas brasileiras da época, é superado para que se construa 

uma oposição de natureza trágica, ou seja, atinge-se o modo trágico da leitura de Szondi.

Mundo encantado e modo de produção capitalista

Esse modo trágico que opõe o poderoso Creonte credor de todos os personagens ao 

encantamento de Joana é o mesmo que opõe a pseudo-racionalidade capitalista às leituras 

encantadas de mundo. Em  O Calibã e a Bruxa, Silvia Federici (2015) nos conta como foi 

fundamental à acumulação primitiva do modo de produção capitalista a criação da figura 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

143



da bruxa como uma figura a ser temida como expediente para domesticação e opressão de 

mulheres. Era necessário mostrar às mulheres seu lugar na reprodução social para que o 

modo de produção capitalista pudesse azeitar suas engrenagens e, para isso, a figura da 

bruxa foi apresentada para discriminar e queimar na fogueira toda mulher que desviasse 

do lugar que lhe foi reservado.

Federici não restringe a sua análise ao contexto europeu de formação e afirmação 

do  capitalismo,  mas  estende  o  tentáculo  patriarcal  e  misógino  do  modo de  produção 

capitalista aos processos de colonização –  no qual devemos incluir o Brasil. Nesse sentido,  

a  demonização  de  práticas  religiosas  e  manifestações  culturais  que  desviassem  da 

utilidade capitalista foram vítimas. O que é a utilidade capitalista em Federici? O lugar da 

mulher como ser subserviente ao homem para realização do trabalho de reprodução para 

que  o  homem  tenha  tempo  de  se  ocupar  com  o  trabalho  de  produção.  Para  o  bom 

caminhar do modo de produção capitalista,  a mulher precisou ser domesticada e suas 

atividades que saíssem dessa domesticação,  demonizadas.  Na Europa, mulheres foram 

queimadas como bruxas; na América colonizada, toda prática religiosa e cultural que não 

contribui  à  forma de vida capitalista  foi  demonizada – seja  essa uma prática religiosa 

própria de nativos indígenas, seja uma prática religiosa da resistência de pessoas africanas 

escravizadas e forçadamente transportadas ao continente americano. 

Joana é a macumbeira que se ergue contra a filha do dono das dívidas. Como dito,  

se  bruxa  é  aquela  que  traz  toda  sorte  de  conhecimento  fora  da  pseudo-racionalidade 

capitalista, a mulher de uma religião de matriz africana que mobiliza unguentos e orixás 

para perseguir seus fins é colocada no mesmo lugar que essas bruxas foram postas. Por 

isso a comparação entre o modo melodramático e o modo trágico são importantes:  no 

modo melodramático, essa mulher seria, enfim, domesticada ao sucumbir às penalidades 

que lhe são impostas pela figura masculina. Joana eleva-se ao mesmo patamar de Creonte 

e batalha com ele, muito embora dentro da estrutura posta, ele seja mais poderoso. Ela é 

descrita  pelos  personagens  como  uma  mulher  poderosa  que  deve  ser  temida,  ela  é 

respeitada; e mesmo Creonte tem medo dela. Alguns exemplos dessa anunciação de que 

Joana é poderosa:

Corina
Comadre Joana já saiu ilesa
de muito inferno, muita tempestade
Precisa mais que uma calamidade

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

144



pra derrubar aquela fortaleza 
(Hollanda; Pontes, 1975, p. 4).

Creonte
Mas tem coisas que não é bom brincar
Ela é dada a macumba, estou sabendo,
tem gênio de cobra, pode criar
problema, eu estou me precavendo… 
(Hollanda; Pontes, 1975, p. 39).

Jasão
Pra você não, Joana, você é fogo
Está sempre atiçando essa fogueira,
está sempre debruçada pro fundo
do poço, na quina da ribanceira,
sempre na véspera do fim do mundo.
Pra você não há pausa, não é lento,
pra você tudo é hoje, agora, já,
tudo é tudo, não há esquecimento,
não há descanso, nem morte há
(Hollanda; Pontes, 1975, p. 126).

Além  do  mais,  a  pseudo-racionalidade  capitalista  não  comporta  um  mundo 

encantado. Creonte não mobiliza nenhuma forma de encantamento, o que ele tem a seu 

dispor são cálculos matemáticos absurdos que levam as dívidas dos habitantes da Vila do 

Meio-Dia a um horizonte de infinitos pagamentos. Medeia já trazia essa característica da 

oposição do mundo encantado a uma visão racional de mundo, mas dialogando com a 

realidade grega do século V a.C. Alexandre Costa (2013) faz essa leitura a respeito de 

Medeia, mas em oposição a Jasão. Em um mundo grego no qual o advento da filosofia 

apresentava leituras  de  mundo desencantadas,  Medeia  é  o  grito  de  um mundo ainda 

encantado, capaz de transformar diadema em fogo para matar Glaucia. Jasão é o homem 

que se desencantou e vê o mundo pelos olhos dessa nova racionalidade filosófica. Joana 

também é  vocalizadora  de  uma visão  de  mundo encantada  –  aquele  das  religiões  de 

matriz africana –, mas sua oposição não se dá contra a racionalidade filosófica, mas contra 

uma nova forma de pseudo-racionalidade que se impõe na época de sua escrita:  a do 

modo de produção capitalista. 

A relação da visão de mundo encantada com a natureza também é diferente da 

relação  que  essa  pseudo-racionalidade  capitalista  estabelece.  Joana  nos  anuncia  para 

produzir o seu veneno com o objetivo de matar Alma: 

Tudo está na natureza 
encadeado e em movimento —  

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

145



cuspe, veneno, tristeza,  
carne, moinho, lamento,  
ódio, dor, cebola e coentro,  
gordura, sangue, frieza,  
isso tudo está no centro  
de uma mesma e estranha mesa  
Misture cada elemento — 
uma pitada de dor,  
uma colher de fomento,  
uma gota de terror  
O suco dos sentimentos,  
raiva, medo ou desamor,  
produz novos condimentos,  
lágrima, pus e suor  
Mas, inverta o segmento,  
intensifique a mistura,  
temperódio, lagrimento,  
sangalho com tristezura,  
carnento, venemoinho,  
remexa tudo por dentro,  
passe tudo no moinho,  
moa a carne, sangue e coentro,  
chore e envenene a gordura  
Você terá um ungüento,  
uma baba, grossa e escura,  
essência do meu tormento  
e molho de uma fritura  
de paladar violento  
que, engolindo, a criatura  
repara o meu sofrimento 
co’a morte, lenta e segura 
(Hollanda; Pontes, 1975, p. 160)

É importante perceber o uso do tudo,  ou seja, ela não admite nada no mundo que 

esteja  fora  da  natureza.  Ela  é  natureza,  o  veneno é  natureza,  Alma é  natureza  etc.  A 

natureza, nessa perspectiva, é o absoluto. Não só aquilo que materialmente se encontra na 

natureza – cebola, coentro, sangue etc –, mas também os sentimentos humanos – tristeza, 

lamento, frieza etc.  São elementos que ela combina para sua ação vingativa: elementos 

físicos e sentimentos. E proclama todos eles como parte da natureza. Seu encantamento e o 

mundo natural não são separados. Ela chega a apresentar “medidas” para os sentimentos 

–  “pitada  de  dor”,  “colher  de  fomento”  e  “gota  de  terror”  –  e  apresentar  secreções 

humanas – lágrima, pus e suor – como o “suco dos sentimentos”. Não há separação entre o 

corpo natural físico e o sentimento na perspectiva de Joana. E, quando ela diz “intensificar 

a  mistura”,  produz  palavras  que  misturam  outras  palavras:  tempero  com  ódio  é 

temperódio, lágrima com tormento é lagrimento, sangue com alho é sangalho etc. O corpo 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

146



encantado é o corpo que se produz da não separação entre o ser físico natural, a natureza 

que envolve o ser e o que esse ser sente. Tudo, portanto, está encadeado e em movimento 

único. 

Já  o  modo  de  produção  capitalista  –  especialmente  este  modo  de  produção 

capitalista que mobiliza dívidas em sua transformação de dinheiro em mais dinheiro sem 

uma materialidade diretamente implicada –, ignora a natureza. Creonte não mobiliza nada 

que venha do natural, ele só mobiliza dinheiro e dívida – produtos sociais, artificiais e 

abstratos.  A  pseudo-racionalidade  mobilizada  por  Creonte,  inclusive,  não  encontra 

ressonância na materialidade. Dívidas são relações humanas que se apresentam em cada 

sociedade de acordo com a cultura vigente (Graeber, 2016), mas o que não escapa a elas é: 

são relações entre seres humanos, são produtos abstratos do ser humano. Não há dívida 

na natureza. Enquanto Joana mobiliza o que está na natureza, Creonte mobiliza um dos 

produtos artificiais da pseudo-racionalidade capitalista: a dívida.

Fetiche, dinheiro e dívida

Chamo  de  pseudo-racionalidade  porque  o  modo  de  produção  capitalista  nos  é 

apresentado como um sistema orgânico, fechado e racional, uma mentira na qual as coisas 

tomam sentido da forma de operações matemática que justificam os ganhos e perdas, a 

compra e venda, a exploração por meio da mais-valia. Em Dinheiro sem valor, Robert Kurz 

(2014) denuncia como esse modo de produção nos fez crer que o mundo é naturalmente 

regido pelas suas regras, especialmente naquilo que deriva do fetiche da mercadoria. Ele 

denuncia que o fetiche se desenvolveu ao ponto de nem mesmo precisar da mercadoria, 

pois já cremos como algo natural e aceitável que dinheiro se transforme em mais dinheiro.

Gota d’água  foi publicada em 1975 e escrita nos anos que Kurz identifica como o 

ponto  de  virada  entre  o  momento  da  expansão  capitalista  a  partir  da  produção  e  o 

estabelecimento de dinâmica capitalista na qual, a despeito do crescimento produtivo, os 

movimentos especulativos do dinheiro passaram a ser capazes de transformar dinheiro 

em mais dinheiro. Trata-se de momento histórico no qual vivia-se, no Brasil, uma ditadura 

empresarial-militar para garantir a continuidade do modo de produção capitalista no país, 

e, no mundo, a crise do petróleo. Esse é o cenário de crise de um modo de produção que  

foi capaz de se reinventar e remodelar suas bases expansivas para sobreviver. A natureza 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

147



expansiva do capitalismo, ancorada na eterna busca por aumento da produção, encontrou 

fronteiras  na  limitação  de  recursos  naturais,  de  mercados  consumidores  e  de 

desenvolvimento da tecnologia. A gula capitalista é maior. Então o modo de produção 

capitalista inventou formas de fazer com que o dinheiro se reproduzisse em mais dinheiro 

sem precisar  passar  por  um necessário  aumento  da  produção.  Assim,  ganhou força  a 

movimentação financeira em formas de especulação e juros. 

Com isso, categorias centrais da leitura de Marx a respeito do modo de produção 

capitalista – como mais-valia, valor do trabalho e produtividade – deixaram de ser o ponto 

nevrálgico de compreensão da expansão do capital. Não que essas categorias deixem de 

existir  e  ter  relevância para a análise do capital,  mas a própria limitação do modo de 

produção capitalista fez com que o capital encontrasse outras formas de se expandir, que 

passaram a ser os principais motores de sua reprodução. Essas novas formas são aquelas 

da  autorreprodução  do  capital  sem  a  mediação  do  trabalho,  ou  seja,  movimentações 

financeiras  que  transformam  dinheiro  em  mais  dinheiro  sem  que  ninguém  tenha 

trabalhado para isso acontecer. Há, na verdade, uma promessa de que o trabalho vá um 

dia cumprir o papel de atribuir valor a esse dinheiro, mas isso está sempre no campo das 

expectativas.  Uma  das  principais  formas  de  reprodução  desse  dinheiro  contanto  com 

trabalho futuro é a dívida.

Para entender o que a dívida tem a ver com isso, é necessário que se faça a ponte 

entre as categorias dinheiro e dívida. Para Marx (1996), dinheiro é a unidade universal que 

permite  a  realização  de  trocas.  Sabe-se  a  equivalência  de  uma mercadoria  pela  outra 

através do dinheiro, pois ele equaliza os valores de troca das mercadorias – o que realiza 

aliado ao fetiche, que será exposto adiante. Ocorre que o dinheiro deixou de ser apenas o 

elemento que nos permite a transmutação de uma mercadoria na outra pela equivalência 

de valores de troca e passou a ter na mercadoria a possibilidade de transformação de 

dinheiro  em  mais  dinheiro.  Usa-se  dinheiro  para  ter  a  mercadoria  –  a  qual  será 

transformada ou não – e se vende a mercadoria por mais dinheiro do que antes. Indo 

adiante, o capital foi capaz de transformar dinheiro em mais dinheiro sem precisar da 

mercadoria, uma vez que a movimentação do dinheiro em si mesmo seria capaz disso. É 

neste movimento que a dívida opera: ela transforma dinheiro em mais dinheiro sem a 

necessidade  de  que  esse  movimento  seja  mediado  pela  mercadoria.  Em  Gota  d’água, 

Creonte  não  é  dono  de  uma  produção  na  qual  os  habitantes  da  Vila  do  Meio-Dia 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

148



trabalham, mas o homem a quem todos devem, ou seja, não há mercadoria mediando a 

relação do dinheiro, mas a transformação de dinheiro em mais dinheiro para exploração 

dessas pessoas. Nesse contexto, a dívida é uma das formas que o dinheiro encontrou de se 

transformar em mais dinheiro. 

A dívida não foi inventada no modo de produção capitalista. David Graeber, em 

Dívida:  os  últimos cinco mil  anos,  nos conta como a dívida é uma relação que atravessa 

diferentes  culturas  e  modos  de  produção,  sendo  capaz  de  exercer,  em  diferentes 

sociedades,  um  papel  moralizante  basal,  ou  seja,  a  moralidade  compartilhada  entre 

pessoas de uma mesma sociedade, frequentemente, atravessa relações mútuas de dever 

que se revelam na forma de uma dívida. O que o modo de produção capitalista fez foi 

absorver  essa  moralidade e  reelaborá-la  dentro de sua própria  gramática.  Para isso,  o 

fetiche da mercadoria é aplicado à dívida para que a vejamos como algo natural, ou seja, 

para que comecemos a crer nela.

O  fetiche da mercadoria é apresentado por Marx n´O capital (2013)  a partir  do 

“sensível-suprassensível”, ou seja, ele nos diz que, no modo de produção capitalista, as 

coisas não são apenas aquilo que nos apresentam pelos sentidos – cores, texturas, cheiros, 

sons e sabores –, mas o valor místico que o consenso coletivo deposita sobre esse conjunto 

de características que os sentidos apreendem. Conjuga-se, portanto, a experiência sensorial 

do uso com a crença de valor que se deposita sobre a coisa. Um tênis, por exemplo, não 

tem apenas o valor de uso de tecido e plástico moldados de forma útil para ser usada 

como peça do vestuário  que tem por objetivo proteger  os  pés,  mas adquire  a  “forma 

insana” de mercadoria, ou seja, algo que vai ser trocado por aquilo que não lhe equivale 

diretamente, mas que necessita de uma crença de equivalência para que possa ser trocado. 

O sensível é aquilo que podemos apreender do tênis materialmente: textura, cheiro, 

cor, som e sabor, o que experimentamos sensorialmente para constatar o caráter de ser um 

tênis. Mas o seu valor de troca – ou simplesmente valor no vocabulário usado por alguns 

marxistas – não está nesse sensível, pois precisamos, ainda, acreditar que um tênis vale 

alguma coisa em comparação com o universo de outras mercadorias. Para haver o valor de 

troca, adiciona-se o suprassensível: a crença coletiva. Não há nenhum dado da natureza 

que nos diga o valor de um tênis, então precisamos todos acreditar que o valor do tênis em 

relação a todas as outras mercadorias é X. Indo adiante na pseudo-racionalidade coletiva, 

a depender de quem fabrica ou vende o tênis,  chegamos a crer que ele valerá X, 2X ou 3X,  

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

149



pois  o  valor  de  tênis  fabricados  ou  vendidos  por  diferentes  entidades  também  são 

diferentes. Tudo justificado na nossa crença coletiva chamada fetiche. 

O fetiche, portanto, não está na natureza. Se o valor de troca do tênis não está na 

natureza, ele está na nossa crença, construída por uma estrutura coletiva, de que um tênis 

vale  uma certa  quantidade X.  Esse  X é  traduzido na forma de dinheiro.  Portanto é  o 

fetiche, essa crença coletiva, que acaba por determinar o valor de troca das coisas.  Mesmo 

assim, continuamos a naturalizar os valores. Lidamos com eles como se sempre tivessem 

estado  aí.  Ele  surge  na  mercadoria  para  naturalizarmos  os  valores  de  troca  entre 

mercadorias como se equivalentes fossem, mas, para sua operação, também se deposita 

sobre o dinheiro. Se a mercadoria, para ser trocada, precisa da unidade de equivalência 

universal, essa unidade precisa participar da crença do fetiche da mercadoria. Com isso, a 

naturalização e crença no dinheiro se amplia para que naturalizemos e acreditemos em 

outras movimentações especulativas de transformação de dinheiro em mais dinheiro –

inclusive a dívida. 

Para Kurz, a naturalização da especulação financeira, através do fetiche, é realizada 

na forma de trabalho futuro, ou seja, a promessa de que um dia será realizada produção 

através do trabalho para satisfazer esse capital que se reproduziu hoje. A estrutura de 

crença coletiva permite que confiemos nesse dinheiro que se reproduz e que, um dia, será 

pago pela apropriação, pelo capital, da força de trabalho. Ocorre que, tendo em vista o 

próprio movimento especulativo do capital, quando a força de trabalho for apropriada 

para sua satisfação, mais capital já terá se reproduzindo, criando uma voracidade nunca a 

ser satisfeita. Dessa forma, é criado um horizonte de crise, no qual o valor do trabalho 

nunca alcança a produção de capital e, dessa forma, cria-se  dinheiro sem valor – título do 

livro de Kurz.

Em sua análise, Kurz critica essa naturalização do modo de produção capitalista 

para apontar seu caráter religioso: o modo de produção capitalista não está na natureza, 

mas nós cremos nele como se ele fosse natural e trans-histórico. Ele é um produto artificial  

da sociabilidade humana, mas as pessoas que vivem nele encaram a forma de viver no 

modo  de  produção  capitalista  como  parte  da  natureza,  o  que  o  torna  imutável  e 

incombatível. Durante sua análise a respeito do fetiche, Marx usa expressões como: “forma 

fantástica distinta da realidade” (Marx,  2013,  p.  213),  “todo misticismo do mundo das 

mercadorias” (Marx, 2013, p. 211) e “o cristianismo, com seu culto do homem abstrato, é a 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

150



forma de  religião  mais  apropriada” (Marx,  2013,  p.  215).  A compreensão do fetiche  é 

importante para a percepção da pseudo-racionalidade coletiva na qual embarcamos. A 

pseudo-racionalidade no capitalismo se fantasia de um sistema natural para aderência de 

todos a um sistema de crenças. Na análise de Marx ele começa nas mercadorias, mas chega 

a todos nós na medida em que dedicamos as horas de trabalho para a geração do valor 

que será depositado na mercadoria. 

No  caso  dos  habitantes  da  Vila  do  Meio-Dia,  isso  está  na  continuidade  do 

pagamento das dívidas eternas, que se reproduzem e continuam a ser pagas. Os habitantes 

da Vila do Meio-Dia creem que devem pagar, seguindo essa cartilha tal qual uma religião. 

É Egeu, o mais velho que não deve  a Creonte,  quem aponta o caminho de que todos 

coletivamente  interrompam  os  pagamentos  para  que  tenham  o  poder  de  enfrentar  a 

estrutura opressiva à qual estão subjugados. Mas os habitantes não encampam sua ideia e 

seguem realizando os pagamentos. Nem mesmo ao verem Joana ser expulsa e ouvirem o 

que  Egeu alerta  sobre  o  perigo  de  que  um dia  qualquer  morador  possa  ser  expulso, 

mudam de posição. Aderem à estrutura da dívida como forma de serem explorados pelo 

modo de produção capitalista – no caso, pelo capitalista Creonte como figura opressora.

Considerações finais

A identificação de uma dialética não encerra uma discussão, mas abre uma porta 

para  novas  perguntas.  Isso  porque  a  dialética  nos  apresenta  um  movimento  para  a 

apresentação de novos problemas, um método de dissecação, nunca o encerramento. A 

peça  ainda  apresenta  mais  personagens  e  perguntas  que  surgem  desse  primeiro 

diagnóstico: Quais papéis Jasão e Alma assumem no conflito entre Joana e Creonte? Como 

se comportam os demais habitantes da Vila do Meio-Dia? A ação de Joana aponta para 

alguma reversibilidade do quadro social criado? Qual a falha de Joana para não conseguir 

reverter esse quadro social? Essas perguntas surgem para que, dialeticamente, se arvorem 

novas interpretações e abordagens a respeito da peça. Esse trabalho tem como objetivo tão 

somente dar o primeiro passo desta interpretação, sabendo que há mais caminho a ser 

percorrido para perceber de que forma outras forças dramáticas atuam.

Neste momento, o essencial é a identificação dos dois lados que se posicionam no 

conflito  da  peça:  de  um  lado  Joana,  com  sua  sabedoria  encantada  e  afetivamente 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

151



mobilizada pelo desejo de vingança; de outro Creonte, credor das dívidas de todo um 

conjunto habitacional, o que lhe dá poder sobre essas pessoas, uma vez que pode expulsá-

las de  seus lares, e protetor de sua filha Alma. Essas duas posições se apresentam como 

uma dialética irreconciliável, tanto pelos afetos que mobilizam – vingança contra Alma e a 

proteção de Alma – quanto pelas visões de mundo que mobilizam – a sabedoria encantada 

popular e as dívidas típicas da financeirização do modo de produção capitalista.

Referências

AHMED, Sara. La política cultural de las emociones. Cidade do México: Programa 
Universitário de Estudios de Género, 2015.

BROOKS, Peter. The melodramatic imagination. New Haven: Yale University Press, 1995.

COSTA, Alexandre. Medeia. In: Ciência em foco, 2013. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=OCL9aHFizUE. Acesso em: 24 jul. 2025. 

EURÍPIDES. Medeia. São Paulo: Abril Cultural, 1982.

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: 
Elefante, 2023.

GRAEBER, David. Dívida: os primeiros 5.000 anos. São Paulo: Três Estrelas, 2016. 

HOLLANDA, Chico Buarque; PONTES, Paulo. Gota d’água. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1975.

KURZ, Robert. Dinheiro sem valor: linhas gerais para a transformação da crítica da 
economia política. Lisboa: Antígona, 2014.

MARX, Karl. O capital. São Paulo: Boitempo, 2013.

SZONDI, Peter. Ensaio sobre o trágico. Rio de Janeiro: Zahar, 2004.

WILLIAMS, Raymond. Tragédia moderna. São Paulo: Cosac & Naify, 2002.

Submetido em: 29 set. 2025
Aprovado em: 01 dez. 2025

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 136-152, 2025.

152


