
Fábula e a escrita de si em
A verdadeira estória de Jesus, de W. J. Solha:

um caso notável na dramaturgia paraibana recente

Story and self-writing in
W. J. Solha’s The true story of Jesus:

a remarkable case in recent Paraíba’s dramaturgy
.

Diógenes André Vieira Maciel1

Mateus de Siqueira Pereira2

Resumo 

Neste artigo, apresenta-se a peça A verdadeira estória de Jesus (montada em 1988), de W. J. 
Solha, mediante duas frentes de discussão: a primeira delas, situando o enredo como uma 
construção que põe em debate os modos como o dramaturgo fratura a forma do drama,  
mediante  as  exigências  internas  daquilo  o  que se  chama de uma  estória,  resultado da 
exposição  dialogada  entre  personagens  ‘em  cena’,  em  face  do  processo  em  que  se 
engendra a criação estética de um líder messiânico via aspectos do  monomito; a segunda 
frente é aquela em que se discute a relação entre processos estéticos e escritas de si como 
parte  de um gesto adaptativo e  da passagem de uma obra romanesca para uma obra 
dramatúrgica. A apresentação e estudo dessa obra abre novas sendas para a compreensão 
da cena paraibana nos anos de 1980, até então, muito adstrita às tendências regionalistas, 
ao passo em que avança para uma compreensão da obra do dramaturgo em comento. 

Palavras-chave: Drama moderno; Monomito; Autoficção.

Abstract

This article presents W. J. Solha’s play The true story of Jesus (staged in 1988) through two 
strands of discussion: the first, situating the plot as a construction that debates the ways in 
which the playwright fractures the dramatic form through the internal demands of what is 
called a story, the result of the dialogic exposition between characters “on stage,” in light of 
the process in which the aesthetic creation of a messianic leader is engendered via aspects 
of the monomyth; the second, discussing the relationship between aesthetic processes and 
self-writing as part of an adaptive gesture and the transition from a novel to a play. This 
work opens new avenues for understanding the 1980´s Paraíba stage, until then largely 
confined to regionalist tendencies, while advancing an understanding of the playwright's 
work under discussion.

Keywords: Modern drama; Monomyth; Autofiction. 

1 Professor Associado na Faculdade de Linguística, Letras e Artes da Universidade Estadual da Paraíba, 
atuando  no  Programa  de  Pós-Graduação  em  Literatura  e  Interculturalidade.  E-mail: 
diogenes.maciel@servidor.uepb.edu.br.

2 Graduando  em Letras-Português,  pela  Universidade  Estadual  da  Paraíba,  com  bolsa  do 
Pibic/UEPB/CNPq. E-mail: mateus.s@aluno.uepb.edu.br.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

81



Das devidas apresentações

A  cena  moderna  do  teatro  paraibano  é  singrada  por  experiências  relativas  às 

tendências  regionalistas que, seguindo a esteira do que se produzia no palco recifense, se 

adensou especialmente nos anos de 1960-70. Este momento foi marcado pela atuação de 

diretores que, dialogando com a dramaturgia (especialmente a de autores locais), ainda 

produziam  um  conjunto  de  espetáculos  nos  quais  a  imagem  do  espaço  regional  era 

marcadamente  pitoresca.  Neste  trabalho,  contudo,  iremos  nos  voltar  a  um  ponto  de 

inflexão neste conjunto, e que, com outras experiências exitosas, marcarão a passagem das 

tendências modernas para a irrupção de uma tendência a que se chamou de contemporânea. 

Trataremos,  pois,  de apresentar,  mediante um caso particular,  a  dramaturgia de W. J.  

Solha (pseudônimo de Waldemar José Solha).

Este autor, na cena paraibana, aparece em agosto de 1968, quando da realização da 

VIII  Semana  de  Teatro  da  Paraíba,  ocasião  em  que  se  viu,  levada  por  um  grupo  de 

amadores  da  cidade  de  Pombal  (sertão  do  Estado),  a  sua  peça  O vermelho  e  o  branco, 

cumprindo movimento contrário à hegemonia da convenção regionalista da maior parte 

do repertório apresentado no evento. Apontada como uma “grata surpresa”, a montagem 

dirigida por Ariosvaldo Coqueijo tinha dramaturgia do autor estreante àquela altura: um 

paulista de Sorocaba, que havia se mudado para a cidade sertaneja com o fito de assumir 

cargo junto ao Banco do Brasil, em 1963. Instigado pelo colega de agência, já envolvido 

com o teatro na capital, Solha escrevera sua primeira peça, criará suas primeiras músicas 

de cena e,  depois,  entrará em cena como ator.  A peça se debruçava sobre assunto do 

presente  imediato:  iam  à  cena  uma  série  de  alegorias  poético-visuais  remetendo  ao 

assassinato (pelos militares, em meio a um protesto estudantil no Rio de Janeiro) do jovem 

Édson Luís, ocorrido em março daquele ano, o qual levara os setores contrários ao regime 

ditatorial a verdadeira ebulição seguida de repressão violenta.  Logo após a apresentação, 

a  despeito da forma bastante alegórica em que se inscrevia,  a  peça foi  interdita  pelos 

órgãos censórios. 

A esta experiência barulhenta, seguiu-se a criação de novo texto, ainda no sertão, 

em que o dramaturgo neófito se voltava às convenções regionais:  a peça intitulada  As 

visões do crânio do boi Acauã no esqueleto do Angico, remetendo tanto às suas experiências 

como responsável pela carteira agrícola do banco naquele árido espaço, como também 

pensando (novamente em chave alegórica) sobre a ditadura e seu poder patriarcal – este 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

82



enredo, depois, será desenvolvido em forma de prosa no seu livro A canga. 

Multiartista,  nas  décadas  seguintes,  Solha  irá  desenvolver  uma obra  romanesca 

bastante singular  no conjunto da literatura paraibana,  mediante uma voz narrativa de 

forte  cariz  autoficcional.  Transferido  para  a  capital,  nos  anos  seguintes,  travará 

conhecimento com o compositor e maestro José Alberto Kaplan, com quem irá colaborar, 

escrevendo  libretos  para  a  Cantata  para  Alagamar (em 1978)3 e,  depois,  para  a  cantata 

natalina Burgueses ou meliantes? (em 1986, dirigida por Ubiratan de Assis).4 É com parte dos 

cantores-atores dessa última que, ainda em 1986, inicia o processo de montagem de sua 

peça, já antes escrita, a partir do cordel de Leandro Gomes de Barros, A batalha de Oliveiros 

contra o gigante Ferrabrás.5 Daí que, ao ser procurado para a criação de um espetáculo de 

ficção  científica,  o  dramaturgo  (que  neste  momento  vai  se  tornando  diretor,  pelas 

necessidades impostas no desenvolvimento deste processo) propôs uma readaptação da 

sua prévia adaptação do cordel: mediante o que a batalha medieval de cavalaria ganharia 

tons de  Star wars.  A estreia, em 1987, tomou de assalto as plateias, especialmente pela 

prosódia ‘inventada’: as personagens, em cena, falavam em proparoxítonas, daí o título 

refeito: A bÁtalha de OL contra o gÍgante FERR. 

Este núcleo, que cumpre boa temporada e excursiona com a montagem, irá montar, 

no ano seguinte, outra adaptação de um romance do mesmo autor, lançado pela Editora 

Ática, em 1979,  A verdadeira estória de Jesus, o qual também foi adaptado para o palco e 

dirigido pelo próprio Solha. Controverso desde o título, o espetáculo estreará em meio a 

um  movimento  bastante  intenso,  inclusive  de  disputa  estética,  internamente  à  cena 

3 Vale o destaque: a Cantata... se debruçava, tematicamente, sobre o conflito social ocorrido, em 1974, pelas 
terras de Alagamar, localidade entre os municípios de Itabaiana e Salgado de São Félix (PB), em que os  
camponeses  enfrentaram  a  força  dos  latifundiários,  contando  com  apoio  da  ditadura,  enquanto  se 
engendrava a resistência popular com forte agenciamento de lideranças religiosas, dentre elas a presença 
de Dom José Maria Pires. O resultado da colaboração entre Solha e Kaplan estreia em junho de 1978, e, a 
despeito de seu forte caráter político, teve ampla repercussão, estando, pois, resguardada sob a grande 
respeitabilidade do bispo no cenário local. Sobre este assunto ver Ferreira (2017).

4 A pedido do maestro, Solha reescreveu canções do ciclo natalino, adaptando-as ao contexto brasileiro,  
seguindo a linha brechtiana; além disso, acrescentou entre as canções, sketches que citavam fatos apurados 
na imprensa local. Assim, de acordo com a interpretação de Sobreira (2013, p. 26), configurava-se como 
uma espécie de  revista, que “fazia crítica ao consumo”, atacando frontalmente os “Estados Unidos e a 
americanização dos costumes brasileiros”.

5 A história  dessa  estreia  é  antecedida  pela  colaboração  de  Solha  com Fernando Teixeira  (e  o  Grupo 
Bigorna), para quem adaptara o romance de José Lins do Rego, Fogo morto, em um texto intitulado Papa-
rabo, estreado em 1982. Essa adaptação é muito interessante pois, a passagem do romance para o texto  
teatral, é feita de maneira muito adequada aos recursos de pesquisa atoral envidados naquele contexto da 
cena paraibana,  na medida em que se buscava o ultrapassamento do quadro de costumes,  do gesto  
folclórico e do regionalismo tradicionalista enquanto uma convenção já bastante repisada. A montagem 
participou do Projeto Mambembão (Inacen/MinC), percorrendo apresentações no Rio de Janeiro (RJ), São 
Paulo (SP), Brasília (DF) e Vitória (ES), em 1983. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

83



paraibana, pois eclode (em 1988)6 junto com a primeira remontagem do (àquela altura) já 

clássico texto  As velhas, da dramaturga Maria de Lourdes Nunes Ramalho, dirigida por 

Moncho Rodriguez, em Campina Grande (PB).7 

Para que possamos avançar ao problema de nossa pesquisa, paramos aqui: mas a 

produção de Solha avançou para o futuro.8 Entretanto, especificamente sua produção na 

área de dramaturgia, notadamente estas duas peças mais amplamente comentadas (o que 

não ocorre com as adaptações dos romances da tradição regionalista, ambas editadas em 

plaquetes quando das estreias de suas montagens), permanece inédita: assim, ausente do 

mundo editorial, estudar estas peças transformou-se em tarefa documental só capaz de ser 

cumprida pela pesquisa em arquivos.9 

Neste  sentido,  temos  utilizado  um  datiloscrito  inédito  que  nos  foi  gentilmente 

cedido pelo dramaturgo. Esta “versão final”, contudo, difere da que foi montada em 1988, 

sendo resultado de um amplo processo de reescrita  empreendido na década seguinte, 

restando, assim, este datiloscrito sem data precisa. Assim, o texto a que acessamos hoje, 

enquanto fonte escrita,  a posteriori da montagem, exprime um desejo do autor (enquanto 

6 A montagem estreou em 17 de setembro de 1988, no Teatro Santa Roza (João Pessoa-PB). A verdadeira  
estória de Jesus. Texto e direção de W. J. Solha. Elenco: Adelmar Barbosa (Mateus), Jorge Bweres (João), 
Melânia  Silveira  (Lucas)  [depois  substituída  por  Ana  Luísa  Camino],  Sebastião  Sarmento  (Marcos). 
Música original de Eli-Eri Moura. Arranjos: Eli-Eri Moura e Odair Salgueiro. Iluminação: Expedito Júnior. 
Coreografia: Stella Paula. Operação de som: Alberto Araújo. Cenografia e Figurinos: Grupo Bigorna e W. 
J.  Solha.  Camareira:  Élide  Guedes.  Fotografias:  Gustavo Moura e  Alberto  Araújo.  Montagem:  Grupo 
Bigorna. 

7 Os debates sobre a relação entre dramaturgia e encenação que estas duas montagens despertam, e as  
paixões  que  arrebatam,  seja  em  vista  da  recepção  mais  especializada  seja  em  face  das  plateias,  
prenunciam o grande turbilhão que ocorrerá nos anos seguintes na cena paraibana, como se nestas duas 
montagens tivéssemos o gérmen do vir-a-ser contemporâneo: de um lado, a fábula regionalista ramalhiana, 
já testada e aprovada, e encenada como ares de uma tragédia lorquiana (depois de sua estreia em 1975);  
de outro lado, um mito bíblico questionado, enquanto pululam referências intermidiáticas, marcadas pela 
écfrase do mundo pictórico e por uma miríade de citações ao pop e ao clássico.

8 A atuação de Solha no mundo das artes cênicas prossegue para além dessa peça, incluindo libretos de 
cantatas e óperas, sendo a última Dulcineia e Trancoso, parceria com o maestro Eli-Eri Moura, estreada em 
2009.  Destacamos  a  adaptação  do  romance  de  José  Américo  de  Almeida,  A  bagaceira,  para  peça 
homônima, também dirigida por Fernanda Teixeira (estreada em 1996), como uma realização bastante 
importante para um ciclo culminante da “cena tabajara” (para maiores detalhes ver Cunha, 2020). 

9 Seguimos uma direção convergente às pesquisas coordenadas, na UFBA, por Santos (2012), discutindo a 
busca  por  um  “texto-fonte”  de  dramaturgia  (ainda  não  editado  e  tomado  enquanto  testemunho 
“confiável” e “autorizado”), o qual, ao ser editado e disponibilizado, se porá à disposição de um leitor,  
que, por sua vez, se disporá ao exercício de fruição ou de crítica. No caso em análise, o testemunho 
textual, assim, acaba por se tornar um material indispensável a quem quer que se interesse pela memória 
cultural de um dado espaço-tempo ou àquele que, no presente, se lance ao desafio de pesquisar, ler e/ou 
encenar uma obra do passado. Este movimento – que transita entre a escrita dramatúrgica e a escrita 
cênica para, depois, migrar (ou não) para a página impressa de um livro – ativa uma dimensão atinente à 
cultura escrita, a qual acaba por assumir a missão de “conjurar contra a fatalidade da perda”, pois nem 
tudo foi destinado a se “tornar arquivos cuja proteção os defenderia da imprevisibilidade da história” 
(Chartier, 2007, p. 9-10). 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

84



função10), com óbvia intenção monumental, na esfera da cultura escrita. 

Se  não  vamos  examinar  a  cena  teatral  neste  trabalho,  contudo,  é  importante 

pensarmos a dramaturgia de W. J. Solha sob uma visada histórica, já que ao pormos em 

perspectiva estes textos com o conjunto daqueles da década de 1980, por exemplo, temos 

que considerar que eles marcam um ponto de dissonância,  uma inflexão na tendência 

regionalista  hegemônica  em  nossos  palcos.  Assim,  propomos  nesta  oportunidade  um 

duplo movimento: um primeiro, que se dedica a investigar a tessitura interna da fábula de 

A verdadeira estória de Jesus,  na medida em que se analisa o modo como o dramaturgo 

constrói a dramaturgia como um emaranhado mítico, em que o messianismo judaico vai se 

cruzando com as perspectivas do percurso do que Campbell (2023) chamou de “jornada 

do herói”; e, um segundo, pelo que se investiga a maneira como as marcas da escrita de 

si/autoficção são patentes na construção da protagonista do texto, a evangelista Lucas, 

mediante um debate produtivo sobre os modos de se construir uma obra de arte que se 

expressa  na  peça.  Estes  objetivos  serão  perseguidos  pela  análise  do  documento 

arquivístico gentilmente cedido pelo dramaturgo e que será amplamente citado adiante. 

Uma estória verdadeira

Uma maneira de dizer o enredo da peça  A verdadeira estória de Jesus  (doravante, 

AVEJ) é  que,  ali,  temos  representada  uma  reunião  de  quatro  intelectuais,  à  guisa  de 

potenciais  autores  (ou  seria  melhor,  evangelistas  em  devir?)  à  procura  de  um  modo 

adequado para  contar  uma fábula (ou seria melhor, uma estória?). A questão é que, nesta 

peça,  o  centro  da  ação  não  é  dramático (em  sentido  puro,  ou  seja,  em  sua  dimensão 

absoluta),  mas  narrativo,  ou,  antes,  uma  aproximação  retórica  da  maiêutica,  enquanto 

procedimento advindo do modelo platônico do diálogo, através do que a forma do drama 

se aproxima do contar. 
10 Em relação às  funções  que o autor exerce podemos destacar algumas, pois “Um nome de autor não é 

simplesmente  um elemento em um discurso (Foucault,  2009,  p.  273).  Sendo assim,  esse  nome exerce 
funções,  como: agrupar um conjunto de obras a uma pessoa,  indicar modos de produção e de fazer  
literário, tudo em suas relações com um sujeito histórico. Além disso, o nome também pode apontar para  
um produto, afinal textos se tornam um produto: deixando de ser uma instância meramente artística, 
tornando-se, muitas vezes, uma fonte monetária, cujo chamariz pode ser o nome. Neste sentido, podemos 
dizer, também, que a atitude empreendida pelo dramaturgo, ou seja, a ação de preservar seus textos de 
dramaturgia, engendrando um arquivo pessoal in progress, é, também, um gesto não só de preservação da 
memória,  mas  de  autoconsciência  autoral.  Afinal,  quando  um  texto  é  salvaguardado,  ele  está 
ultrapassando um movimento interno de seleção do que será conservado. E esta ação, ao passo que 
produz um registro, também produz uma memória ou uma noção sobre o que se deve lembrar. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

85



É nesta direção que W. J. Solha traça um enredo debruçado sobre a necessidade 

premente de um grupo de intelectuais-artistas em vista da “criação” de um líder, em um 

contexto de tensão política e social, apoiado na tradição messiânica judaica. Entretanto, ali 

se justifica tal intento como um modo de problematizar a ação de compor uma obra de 

arte: tudo isso constituído a partir de uma multiplicidade de mitos, das mais diferentes 

culturas e tradições, que são encenadas-narradas mediante o diálogo travado entre quatro 

personagens ‘em cena’, os quais se apresentam por codinomes: LUCAS é uma mulher que 

toma a frente do grupo — “dinâmica, eficiente, segura” (Solha, [199-?], p. 01); o segundo 

personagem a ser apresentado é MATEUS, um guerrilheiro judeu, versado nas escrituras 

do seu povo; o terceiro é JOÃO, um grego e especialista no pensamento de Platão; por 

último, MARCOS, um dramaturgo romano. Vimos, assim, a personificação ficcional dos 

quatro  evangelistas,  que,  ao  longo  da  fábula  (entendemos,  aqui,  “fábula”  por  enredo, 

mythos,  no sentido aristotélico), irão “criar” um Messias, conforme proposto por Lucas, 

enquanto um salvador para um tempo de desespero — verdadeiro beco-sem-saída — no 

qual o Império Romano é hegemônico. E, assim, o enredo encontra mote nos mitos que se 

ancoram na viagem do Sol pelo Zodíaco, enquanto base para um vir-a-ser dos evangelhos. 

Portanto,  este  mythos “inventado”  se  relaciona  conscientemente  a  outras  narrativas 

(fábulas, mitos de divindades e heróis) em sua estrutura, compondo um grande painel, em 

que cosmogonias de muitos lugares, desde uma ponta do Ocidente até a outra do Oriente, 

se entrelaçam mediante a ação humana de contar. 

O  tempo  da  ação  da  peça  é  uma  fusão  dos  anos  de  1970-80  (ou  uma  suposta 

atualidade) com o ano 30 + ou - d.C. Desse modo, os dados imagéticos e culturais referem-

se ao império romano, hegemonicamente, mesmo quando vai se aproximando Jerusalém e 

São Paulo. Entretanto, como afirmará Lucas, aquele é um lócus privilegiado:

LUCAS — […] Não foi por acaso que marquei nosso primeiro encontro 
para  um teatro.  Porque  é  aqui,  no  palco,  que  antenas  potentes  —  que 
somos nós, artistas — captam e expõem todos os dados que os aparelhos 
mais sofisticados não conseguem assimilar e, através da Arte, colocam o 
povo em sintonia com o Mundo (Solha, [199-?], p. 25).

No palco teatral, então, aqueles intelectuais-artistas buscam tomar de volta os seus 

símbolos culturais e, mediante eles,  criar: assim, a solução em vista do Messias se torna 

cada vez mais importante, pois é urgente uma revolução, enquanto meio de reconstrução 

cultural.  Neste  sentido,  entendemos  que  a  busca  revolucionária  (intelectual,  religiosa, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

86



cultural) é o que fomenta o encontro daquele grupo  — até porque, desde as primeiras 

linhas, há pouca esperança de que seja viável uma resolução pragmática e/ou política dos 

conflitos “reais”: restaria, assim, “a ideia de criar o Cristo” mediante a “fábula, baseada na 

viagem do Sol pelo Zodíaco”,  mas que vai se apresentando de modo fragmentário,  in 

progress, na trama. 

Por isso, a fábula-enredo se desenvolve mediante uma trama de narrativas que vão 

se interpolando, conforme a condução das personagens em diálogo. E o uso do vocábulo 

“estória”, como possibilidade de nomear o que ali se apresenta, pelo concurso intricado 

das fábulas-mitos narrativos, parece-nos muito pertinente — nos termos do próprio Solha, 

este uso em  AVEJ “se deve ao fato de que não me propunha a criação do personagem 

como se o fizesse num tratado, mas como ficção” (Solha, 2023, p. 161, grifo nosso). Ou seja, 

neste raciocínio concorre, então, a compreensão de que  enredo (Culler, 1999, p. 86) é um 

“modo de dar  forma aos  acontecimentos  para  transformá-los  numa história  genuína”, 

mas, também, de que o enredo é “o que é configurado pelas narrativas, já que apresentam a 

mesma ‘história’ de maneiras diferentes” (Culler, 1999, p. 86). 

Assim, na estória que Solha propõe,11 mediante a (re)ordenação de tantas fábulas, o 

leitor-espectador é convidado a participar de um raciocínio-ativo que vai se construindo 

mediante as falas das personagens, através do que uma mesma história (e suas variações), 

afinal, vai sendo repetida, de modo espelhado, em múltiplas repetições.  Portanto, como 

ponto de partida e de chegada, estaria a propositura de “uma fábula” que percorre os 

passos da “viagem do Sol pelo Zodíaco”: e, nestes termos, a peça performa/exibe a criação 

de uma fábula-narrativa, em forma épico-dialogada, mediante a articulação da tradição do 

messianismo judaico combinada aos mitos solares (de muitas tradições),  resultando na 

trama. É a partir desse arcabouço mítico-narrativo, que podemos perceber como o meio 

formal para o mito, afinal, é a narração, i. e., aquilo o que se ancora na dimensão fabular, 

quebrando a convenção do drama, o qual  tem que aderir  a  traços épico-narrativos na 

11 Esta,  por sua vez,  é  perceptível  não apenas como o próprio ato criativo,  mas,  principalmente,  como 
atitude possibilitadora de revisar as histórias que pedem repetição e as narrativas dos Evangelhos canônicos 
do cristianismo, na peça, tratados como  fábulas, neste caso,  estórias. Ao considerarmos, por exemplo, o 
modo como pensa um estudioso como Frye (2023, p. 33), esta distinção é patente, contudo, não pesa sobre 
ela um juízo de valor, como o que em português, ultimamente, vem sendo atribuído a “estória” (ligada à 
acepção de narrativa “inventada”) por oposição à história (factual).  Entretanto, no tocante às narrativas 
bíblicas, aquele estudioso já afirmou que elas dizem de um gênero limítrofe e que não “importa se uma  
sequência de palavras é chamada de história ou estória,  isto é,  se pretende seguir uma sequência de 
eventos reais ou não. No que diz respeito à sua forma verbal, ela será igualmente mítica em ambos os  
casos. Mas notamos que qualquer ênfase no contorno, na estrutura, no padrão ou na forma sempre lança 
uma narrativa verbal na direção que chamamos de mítica ao invés de histórica” (Ibid., p. 33).

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

87



formalização estética, atendendo às necessidades da trama. 

Esta irrupção da narrativa ‘em cena’ é pertinente às discussões sobre a forma do 

drama moderno-contemporâneo, como já amplamente discutido por teóricos como Peter 

Szondi e Jean-Pierre Sarrazac:

[…] Se de um lado Szondi observa com propriedade a contínua inserção 
do elemento épico do seio da forma dramática, verificando com isso como 
o  drama  convencional  –  o  drama  burguês,  pautado  pela  relação 
interpessoal, no tempo presente, cuja linguagem primordial é a dialógica – 
é paulatinamente transformado; por outro, Sarrazac, tendo como ponto de 
partida o mesmo formato dramático, verifica os conflitos inerentes a ele a 
partir de outros elementos para além do épico, seja o lírico, o íntimo, o 
documental, o rapsódico etc. De todo modo, podemos apreender de ambos 
os  pensamentos  um  movimento  de  o  drama  voltar-se  para  si  mesmo, 
questionando-se,  a  partir  de  seu  contexto  histórico-social  e  também de 
transformações profundas da psique humana (Nosella; Neves; Medeiros, 
2017, p. 97).

Entretanto,  em  termos  formais,  mesmo  diante  de  um  diálogo  [dramático]  “em 

crise”, ou seja,  que perspectiva elementos [do drama],  como o personagem e a fábula-

enredo, em AVEJ nos colocamos, também, diante do modo como este movimento histórico 

põe em tensão a “relação interindividual entre os personagens e, através dessa relação, do 

desenvolvimento do conflito dramático até a catástrofe e ao desfecho” (Sarrazac, 2012, p. 

69). Todavia, mesmo em meio a tudo que avulta na peça, a saber, relatos, menção a filmes 

e obras visuais, referências mítico-fabulares de toda sorte, ainda assim subsiste o diálogo 

como meio comunicacional, expresso como um  diálogo relativo (Sarrazac, 2012, p. 71) ou 

rapsódico,  “na  medida  em  que  ele  costura  conjuntamente  —  e  descostura  —  modos 

poéticos diferentes (lírico, épico, dramático, argumentativo), ou mesmo refratários uns aos 

outros” (Sarrazac, 2012, p. 71). 

Nesta modalidade, o diálogo é organizado, até mesmo controlado por um  sujeito 

rapsódico o  qual  está  interseccionando o  discurso,  a  voz  das  personagens  (que  menos 

conversam e mais narram, sob aparência de diálogos),  de modo a se atingir o que foi 

identificado como uma vontade de, nas dramaturgias modernas e contemporâneas, 

emancipar o diálogo dramático da univocidade, do monologismo (todas as 
vozes  dos  personagens  reabsorvendo-se  em definitivo  na  única  voz  do 
autor)  que  tanto  lhe  recrimina  Bakhtin;  instaurar,  no  seio  da  obra 
dramática,  um verdadeiro  dialogismo,  ‘captar  o  diálogo de  sua  época’, 
‘ouvir  sua  época  como  um  grande  diálogo’,  ‘apreender  não  apenas  as 
vozes  diversas,  mas,  acima  de  tudo,  as  relações  dialógicas  entre  essas 
vozes, sua interação dialógica’ (Sarrazac, 2012, p. 72-73). 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

88



Assim, o diálogo parece chegar a um modo de expressão aproximado àquele do que 

foi praticado por Platão12 — aliás, filósofo muito explorado e trazido à margem do que se 

discute em AVEJ —, na medida em que este gênero escrito de criação filosófica repercute a 

vocalidade-oralidade.  Obviamente, a discussão envidada pelos personagens nem sempre 

cumpre  percursos,  digamos  assim,  amistosos,  mas  serve  a  um  avanço,  mesmo  que 

bastante fraturado, erodido, da ação  —  se a pensarmos enquanto parte de um enredo 

dramático absoluto. Contudo, antes, o que se expõe na peça é a maneira como, mediante 

um bom debate, se pode chegar a um “processo de aquisição do saber” (Santos, 1994, p. 

174). 

MATEUS — Mas você está querendo me convencer de que uma fábula, 
baseada na viagem do Sol pelo Zodíaco — como já nos disse antes —, possa 
resolver nossos problemas — concretos até dizer basta? Sinceramente! […]. 
E,  quanto a fazer o povo acreditar nessas coisas,  francamente:  não acho 
honesto.
JOÃO — Os fins justificam os meios, Mateus. Platão dizia que se deve usar 
os mitos para a educação da juventude.
MATEUS — ‘Platão dizia...’
JOÃO — Sim.
LUCAS — Vocês sabem que os judeus esperam até hoje pela vinda de um 
Messias.
JOÃO — Claro.
LUCAS — Pois bem. Imagine se... lhes déssemos... alguém... que tornasse 
fáceis...  atraentes...  as  ideias  de  Platão...  que  tanto  você  quanto  eu 
consideramos... divinas! (Solha, [199-?], p. 4-5).

Ou seja, esse diálogo não é mais um diálogo primário, mas secundário – portanto, não 

cumpre  um  caminho  rumo  a  um  desenlace  (supostamente,  a  conclusão  da  tarefa 

pretendida),  pois consiste muito mais em “produzir” conteúdo reflexivo, interrogativo, 

capaz de nos fazer pensar sobre  o porquê de se fazer a tarefa, especialmente em face de 

uma  catástrofe já  dada:  o  domínio  absoluto  do  mundo  pelo  imperialismo  cultural  e 

religioso de uma superpotência. Além disso, em AVEJ, o modo como, no nível temático, o 

enredo trava relações com os mitos (passando pela tradição platônica e chegando a uma 

compreensão muito aproximada àquela do monomito, tal qual descrito por Campbell, para 

12 Sobre isto, já afirmou Moraes (2016, p. 118-119): “O diálogo, como forma literária, pode ser pensado, 
basicamente, pelo aspecto dramático com o qual se apresenta e desenvolve um problema (ou diversos 
problemas  relacionados).  Em torno  de  um mote  vai-se  construindo  uma discussão  amistosa  que  se 
estabelece entre personagens dispostos estrategicamente. O diálogo pode abrigar não apenas diferentes 
vozes, mas posições e discursos em confronto. No jogo de pergunta e resposta posto em cena teríamos a 
filosofia apresentada como discussão viva, em ação, como drama propriamente dito. Tal jogo pode-se 
estabelecer  entre  os  dois  lados  de  um  caso  ou  entre  dois  pontos  de  vista  que,  em  busca  de 
fundamentação, se dispõem aberta e amistosamente ao exame”. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

89



solucionar o dilema do messianismo judaico), é pertinente à irrupção do herói que se ‘cria’, 

enquanto objetivo das personagens no texto, apontando-se para uma jornada, identificada 

mediante a repetição de padrões narrativos nucleados (a saber,  separação  — iniciação — 

retorno) (Campbell, 2023, p. 40). Por esta proposição, este herói é “uma personagem de dons 

excepcionais.  Frequentemente  honrado  por  sua  sociedade,  mas  muitas  vezes  não 

reconhecido  ou  mesmo desprezado”  (Campbell,  2023, p.  47),  contudo,  diferentemente 

daquele que comparece nos, assim chamados, contos de fadas, o herói do mito cumpre a sua 

jornada  e,  dela,  traz  “os  meios  para  a  regeneração  de  sua  sociedade,  como um todo” 

(Campbell, 2023, p. 47) — é este o caso de Jesus, por exemplo.13 

Solha trabalha justamente por estes desvãos, tomando as narrativas dos Evangelhos 

enquanto reveladoras de certas práticas sociais e de um dado imaginário mítico-simbólico 

— e, menos do que seu valor histórico e de suposta veracidade, interessa-lhe, ainda mais, 

sua estrutura fabular: ou seja, uma narrativa que se iniciaria com a Natividade, nos termos 

de um “nascimento virginal” (Campbell,  2023, p.  279-293),  contudo situado quando da 

ocupação romana e durante o reinado de Herodes, marcando um deslocamento forçado 

da “família sagrada” à cidade de Belém e, depois, ao Egito, para escapar à “matança de 

inocentes”. Neste sentido, uma miríade de  fábulas  é repetida na sua  estória,  portanto, já 

questionando qualquer urgência de veracidade, aliás, algo que se explicita também na sua 

escolha pela “fábula solar” combinada ao Zodíaco, como mote criativo — e é importante 

pontuar que, neste trabalho, não vamos esmiuçar toda a trama de AVEJ, mas apenas este 

recorte do monomito, (enquanto alguns dos passos da “jornada do herói”), na medida em 

que esta estrutura inicial da fábula ficaria ali inscrita da seguinte maneira: Uma virgem tem 

um filho,  por intervenção divina  — o Sol passa pela constelação de Virgem, como se ela 

desse à luz (em Capricórnio);  então,  um perigo iminente se aproxima, representado pela 

passagem do Sol através da constelação da Serpente; daí,  a criança precisa de um refúgio, 

que  lhe  permita  fugir  desse  grande  perigo,  normalmente  aparecendo  um  resgate  das 

13 Grosso modo, tal padrão pode nos ajudar a enxergar as conexões (tratadas nas falas entre as personagens 
da  peça)  que  interligam,  por  exemplo,  o  Moisés  bíblico  ao  Super-Homem,  herói  de  histórias  em 
quadrinhos estadunidenses. Se o primeiro foi o libertador do povo hebreu do cativeiro egípcio, quando 
retomou sua origem étnica e religiosa, não sem antes ter sido salvo pela filha do Faraó, das águas do Nilo, 
contrariando o destino fatal dos recém-nascidos hebreus; o segundo, o jovem Kal-El, vindo de um planeta 
alienígena em um pequeno foguete inventado pelo seu pai, como último estratagema para sobreviver à 
explosão iminente, chega ao Kansas, onde é criado por um casal de fazendeiros até seus poderes serem 
despertados dada a exposição aos raios solares. Foi assim que Campbell, ao analisar e interpretar mitos  
de várias culturas, percebeu que essas histórias se aproximavam a partir das suas simbologias e, por isso,  
organiza  as  suas  particularidades,  perceptíveis  em elementos  recorrentes  e  que  se  reordenam numa 
narrativa, a qual vai se repetindo, se reinventando e se reconstruindo. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

90



águas, indicando a entrada no signo de Aquário. 

É esta a primeira dimensão fabular encontrada em AVEJ, e, no dizer de Campbell 

(2023), por este ciclo cosmogônico, ao tratar do nascimento do herói, neste caso, Jesus Cristo, 

Solha estaria não apenas cumprindo passos de uma complexa estruturação mítica, mas 

fazendo com que o herói fosse introduzido no “mundo comum”: 

(1) tudo  isso  em  vista  de  um  emaranhado  narrativo  que  diz  da  sua 
chegada ao mundo via uma ‘maternidade virginal’ e, 
(2) depois,  das  suas  primeiras  transformações,  apontadas  como  em 
‘consonância com a visão de que a condição de herói é predestinada, em 
vez de simplesmente conquistada’ (Campbell, 2023, p. 298), especialmente 
se ‘considerarmos primeiro a infância milagrosa, pela qual se mostra que 
uma manifestação especial do princípio divino imanente se encarnou no 
mundo’ (Campbell, 2023, p. 299), 
(3) e,  posteriormente,  o ‘segundo nascimento,  ou nascimento na água’ 
(Campbell, 2023, p. 300). 

Se observarmos bem, é aqui que se assenta, enquanto esquema mítico-fabular, a 

proposta  defendida por  Lucas  diante  de seus companheiros,  na medida em que situa 

aquele dia e hora, a saber, a passagem do dia 24 para o dia 25 de dezembro, como um 

momento em que o Sol surgiria no céu, abaixo da Constelação da Virgem, anunciando um 

longo período distante, marcado pelo frio do inverno no hemisfério Norte, enquanto passa 

pelo signo de Capricórnio:

LUCAS — Mateus: é que toda madrugada de 24 para 25 de dezembro — 
hoje!  — a constelação de Virgem se alça ao céu de tal modo que  — está 
vendo?  — quando o  Sol  começa  a  nascer  em seguida,  parece  sair  por 
debaixo dela... como num parto!... Daí tanta história de um fabuloso parto 
de uma virgem.
MARCOS — Hoje é o Solstício de Inverno, Mateus! O Sol, daqui a pouco, 
aparecerá de volta, pela primeira vez, no início de um longo e tenebroso 
inverno, para nos salvar depois, na Primavera, do frio e da morte, do mal e 
das trevas!
MATEUS — E por isso é feriado lá em Roma hoje?
MARCOS — É. Hoje, lá, se comemora o chamado... Natal do Sol Invicto... 
uma festa que assimilamos dos persas, que comemoram hoje o nascimento 
do deus Mitra numa gruta.
JOÃO — Tudo pelo medo de que o Sol desapareça no inverno e não volte 
mais... (Solha, [199-?], p. 16).

O primeiro caminho da fábula solar, aqui, refere-se à passagem do Astro “por baixo” 

da constelação da Virgem. Assim, a presença inicial e iniciática dessa “virgem”, na estória, 

representa  a  ponte  entre  o  divino e  o  mundano,  na  medida em que ela  se  torna um 

receptáculo pelo qual o Messias poderá aportar na vida “real”:

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

91



LUCAS — Pois bem: lá está a… Virgem… presidindo o céu, apesar de ter 
seu signo em setembro. A Virgem dando à luz o Salvador que nos livrará 
do frio, da morte, das trevas no inverno. Por isso, entre os persas, ela é 
representada com um menino nos braços (Solha, [199-?], p. 16-17). 

Por estes caminhos, Lucas está indicando que, naquela data, se dava, em muitas 

culturas  o  nascimento de uma criança mí(s)tica,  filha de deuses.  E  este  elemento,  por 

exemplo, é corroborado pelo intelectual romano, Marcos, que, logo e de pronto, lembra-se 

da celebração do Natal do Sol Invicto.14 Ou seja, as  fábulas  começam a convergir, umas 

sobre a outras  — e, neste caso, a “fábula solar” é asseverada pela incorporação de uma 

festa romana, de tradição persa, relativa ao deus Mitra: assim, não seria mera coincidência 

que a data de aniversário de Mitra remetesse a outros aniversários solares, como o de 

Hórus e Osíris  (no Egito),  além de Héracles,  Adônis e  Baco (na tradição greco-latina).  

Todavia, o mais importante são as circunstâncias do nascimento, na medida em que esta 

Natividade  tem que  ser  exposta  como o  parto  de  uma criança  ungida,  advinda  dessa 

partenogênese sagrada.  Os exemplos são muitos:  os  evangelistas,  na cena,  começam a 

“narrar”  e  a  “mostrar”  fábulas de  diversas  culturas,  enfeixadas  sob  o  “nascimento 

virginal”15 — e, assim, se ‘encenam’ os diversos personagens evocados pelos mitos. 

Mas,  entendamos  que  ainda  assim  não  se  formaliza  um  “sujeito  épico”  (um 

narrador, propriamente dito, como se viu em certa tradição do  drama moderno analisado 

por Szondi), mas um sujeito que é tanto parte da ação quanto sua testemunha, que desliza 

por entre as fronteiras entre o épico-narrativo e o dramático. Vejamos na cena transcrita 

abaixo, como isso ocorre: no âmbito do diálogo dramático, portanto, na ação supostamente 

primária, Lucas questiona Mateus sobre o desenrolar de um mito, enquanto, em outro 

plano  (potencialmente  rapsódico),  os  atores-personagens  assumem  outros  personagens, 

que,  assim,  encenam outra  narrativa  mítica,  que passa  a  estar  emoldurada pela  ação de 

contar-encenar o ato de compor a narrativa principal sobre o Messias. 

14 Contudo, esta relação vem sendo refutada, especialmente em estudos que contestam “alguns dos pontos 
assumidos pelos  defensores  da Teoria  da História  das  Religiões,  no curso dos  últimos dois  séculos,  
nomeadamente a existência da festividade solar imperial Dies Natalis Invicti a 25 de dezembro” (Queirós, 
2015, p. 142). 

15 O primeiro deles é o de Krishna, o “salvador vaticinado pelos livros sagrados” da tradição indiana, filho 
da  virgem Devanaguy,  grávida  da  matéria  divina  de  Vishnu;  depois,  o  de  Perseu,  filho  de  Dânae,  
fecundada pela chuva dourada de Zeus, que a banha mesmo na prisão onde restara encarcerada; depois,  
Salivahana, o rei-herói indiano, filho da virgem que desposa um carpinteiro; por fim, Zoroastro, filho de 
Duzdhova, que concebe o menino sob os eflúvios da divindade indo-iraniana Ahura Mazda — mas estes 
são apenas os primeiros a serem mencionados, depois, sob outros passos narrativos, como o da fuga e o 
da posterior salvação, mais mitos serão arrolados. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

92



LUCAS — Mateus: meus pais sempre me contavam essa história quando 
eu era menina. O que é que acontece em seguida?
[...] 
MARCOS  surpreendentemente  muda de  aspecto,  mostrando-se  como um deus 
indiano.
[...] 
MARCOS, dirigindo-se a Mateus — Ó, tirânico Kansa! Eu, teu deus, te digo 
que perderás o trono para a criança que nascerá de tua sobrinha  (aponta 
para Lucas:) Devanaguy — e que se chamará Krishna, o salvador vaticinado 
pelos livros sagrados!
MATEUS,  depois de hesitar, como Kansa, a Lucas —  Você ainda é virgem! 
(Volta-se  para  João  e  Marcos:) —  Soldados!  Prendam-na  numa  torre  de 
bronze! 
Lucas, como Devanaguy, é levada. Depois, ela e Marcos, ainda como Vishnu, sob 
uma luz mágica, iniciam uma dança sensual que culmina com o orgasmo, em que 
Vishnu esparge no ar centenas de corpúsculos cintilantes que cobrem a moça.
[...]
JOÃO, deixando a narrativa — O curioso, Lucas, é que o que se passou com 
Devanaguy passou-se com Dânae, dos gregos... […] (Solha, [199-?], p. 19-
20).  

Na passagem acima, a partenogênese sagrada de Krishna é trazida à cena, posta em 

relação de espelhamento com a de Perseu e, obviamente, a do personagem que se está 

construindo,  o  Messias  em devir,  Jesus.  Mas,  o  que se expõe,  em termos formais,  é  a 

transição, que resolve a contradição interna do drama, mediante passagem do “mostrar” 

(“puro”) para o “narrar-mostrar” (híbrido), mediante a irrupção dessas personagens como 

sujeitos  rapsódicos,  i.  e.,  “um  sujeito  clivado,  ao  mesmo  tempo  dramático  e  épico” 

(Sarrazac,  2011,  p.  53).  E,  neste  sentido,  o  diálogo  é  reconfigurado,  tornando-se 

“heterogêneo e multidimensional – Bakhtine diria que ele se dialogiza” (Sarrazac, 2011, p. 

54). Assim, esse sujeito rapsódico mediatiza a cena, cosendo fragmentos (mesmo quando são 

refratários  estilisticamente,  ou  em  termos  de  contradições  de  suas  potencialidades 

genéricas) e, portanto, fazendo emergir uma mutação da tais fraturas da forma do drama 

(implicando  uma  produtividade  da  cena,  esta,  por  sua  vez,  implicada  fortemente  na 

comunicação didascálica).

Resolvido o passo do “nascimento virginal”, o Sol teria que continuar seu caminho, 

passando  pela  constelação  de  Serpente,  de  modo  a  atender  a  mais  uma  passagem 

importante  da  fábula  que  se  engendra.  Se  esta  constelação  não  entra  no  Zodíaco,  ela, 

entretanto,  faz parte dos grandes corpos celestes identificados desde a Antiguidade, e, 

pela proximidade com a constelação da Virgem, se encaixa perfeitamente na narrativa: 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

93



LUCAS — […] A seguir, nós vemos o quê, no céu? Reparem só no que a 
Virgem – que está mais alta – tem sob os pés: a constelação de Serpente, 
que, em grego, tem o mesmo nome que Dragão. […] // … e que parece 
persegui-la, para lhe tomar o filho. É a mesma serpente que persegue o 
calcanhar de Eva, Mateus. É a mesma serpente que tenta matar o menino 
Hércules no berço. Na maioria dos mitos, no entanto, a aplicação dessa 
figura vem menos ao pé da letra. O Dragão, a Serpente, é alguém poderoso 
e mau. E sempre a criança escapa, porque, como vocês podem ver, à frente 
da Virgem, há um espaço sem estrelas, que se torna no deserto ou num 
recanto qualquer sem perigo,  um refúgio,  para onde ela foge,  ou faz o 
menino escapar (Solha, [199-?], p. 18).

Na fala  de  Lucas,  este  símbolo,  então,  preenche,  inicialmente,  o  lugar  do  “mal”, 

muitas vezes, um imperador, rei ou inimigo humano, que na narrativa dos evangelistas 

comparecerá, também, na imagem de Herodes mandando sacrificar os inocentes, o que 

precede a  fuga para o Egito (conforme Lucas, a  passagem para o deserto)  — entretanto, as 

analogias apontam também para outros mitos, tais quais o do próprio Moisés e, também, 

os de outras culturas e tradições — se lembrarmos os mitos mencionados anteriormente, 

os exemplos pululam de novo: Hera pôs serpentes no berço do Hércules bebê movida pelo 

ciúme; Krishna é perseguido pelo tirano Kansa; Perseu por Acrísio, seu avô; Salivahana 

derrubando  Vikramaditya  e,  obviamente,  o  Faraó  ordenando  (como  Herodes)  uma 

matança de meninos recém-nascidos. Daí que, em grego, Serpente é Drakkon (Dragão), ou 

seja, o perseguidor/opositor que, depois, no céu, faz apontar para a fuga da virgem por 

um caminho sem estrelas, ou seja, um espaço vazio ou deserto. 

Posteriormente, o abandono/salvação de um herói e a presença do cesto que sai ao 

acaso das correntes de um rio, enquanto um símile da grande narrativa da passagem de 

um estado para um outro, então, seria o próximo passo a ser cumprido: 

LUCAS — […] sempre há uma perseguição à criança. E, se ela escapa, há 
uma matança dos inocentes, como na história de Moisés, de Krishna e de 
Salivahana! […] — Quer outro exemplo? O cestinho em que Moisés escapa, 
enquanto todos os outros pirralhos hebreus morrem afogados no Nilo, não 
é a mesma Arca de Noé com o dilúvio? (Solha, [199-?], p. 22).

Este encontro nas águas marca, assim, um “segundo nascimento”, resultado de um 

processo que, como Campbell (2023, p. 301) descreve, exibe o tema “do exílio infantil e do 

retorno”,  ou  seja,  o  herói  conviverá  dentre  pessoas  comuns:  carpinteiros,  cocheiros, 

pastores etc., de onde retornará para reaver sua posição. O renascimento nas águas, então, 

é narrado, inicialmente, por Lucas, que evoca reis e líderes dinásticos.16 Entretanto, isto 

16 Como Sargão I, do império Acádico, resgatado das águas do rio Eufrates, também filho de uma virgem; 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

94



tudo não se dará sem muita discussão, especialmente com Mateus, já que Lucas expõe 

uma compreensão bastante heterodoxa do messianismo judaico, pois aquele povo dileto 

ainda esperaria pelo seu Salvador, mesmo diante de um cenário de opressão ao longo de 

quatro séculos  — e,  por isso,  para Mateus,  a  espera se  justificaria  pela busca por um 

Messias guerreiro. Contudo, para Lucas e os demais (os estrangeiros, advindos de Roma e 

da Grécia), configura-se a esperança na figura  em devir de um herói, encarnando ideais 

platônicos  e  conduzido  pelo  amor.  Mateus,  portanto,  se  opõe  veementemente  a  este 

projeto, pois, na sua visão, não seria possível as pessoas acreditarem naquele resultado, 

além do que, para ele, este ato seria baseado em uma ação de enganar as pessoas  — ou 

seja, seria uma fuga da tradição religiosa e, justamente, o congraçamento com o paganismo 

e com uma visão puramente estética, portanto, baseada em... mentiras.17 

O  diálogo, que fora problematizado no âmbito da dramaturgia moderna, retorna 

em Solha, como meio comunicacional, mas como outro diálogo e, nele (enquanto forma), o 

autor  começa  a  se  exibir (daí  nossa  hipótese  de  uma escrita  fortemente  marcada  pela 

autoficção, como se verá adiante) enquanto resultado de um desejo pulsional (para Sarrazac 

(2011), uma “pulsão rapsódica”), capaz de mediar as relações entre as personagens, mas 

também entre elas e os espectadores (em nosso caso,  os leitores).  É o que se discutirá 

adiante.

depois,  Karna, líder indiano, também filho de uma virgem que, irresponsável,  entoou mantras que a 
fizeram engravidar de um deus solar, e, para não sofrer o preconceito social, lançou o filho ao rio Ganges; 
os gêmeos Rómulo e Remo, filhos de Reia Silvia e do deus Marte, que são lançados pelo tirano Amúlio ao  
rio Tibre,  mas sobrevivem para fundar Roma  — e,  por fim, a narrativa bíblica de Noé, evocada por 
Mateus,  na  medida  em  que,  em  sua  Arca,  o  patriarca  consegue  resgatar  e  garantir  uma  segunda 
existência à humanidade. É o que se tem na imagem de  Moisés jogado ao Nilo no cesto,  de onde é 
resgatado pela filha de Faraó, e, por analogia, a figura heroica do Super-Homem, chegado à Terra em seu 
foguete alienígena. Como já discutido por Figueiredo (2008), em trabalho sobre o romance homônimo, 
esta obra surgira muito atrelada à representação do imaginário dos anos de 1970, não só no que se refere  
à modificação de costumes e cultura importada (marcada pelos mass media, pela cultura do cinema, dos 
super-heróis etc.) mas também no que tange “ao quadro político do regime ditatorial que permitia o 
acirramento de tais questões”, tendo em conta a repercussão das “manifestações históricas, políticas e 
socioculturais […] repercutiu nas diversas produções culturais da década, que buscavam expressar o 
clima apocalíptico do momento” (p.  10)  —  ou seja,  a  esperança messiânica,  em tempos de saída da 
ditadura civil-militar,  talvez, só pudesse se alicerçar na urdidura de uma obra de arte adequada aos 
novos tempos, mas que não esquecesse sua potência revolucionária e os novos paradigmas do herói 
(adequado a este novo mundo).

17 Essa dualidade também se expressa nas divergências do messianismo judaico e do cristão, visto que, em 
cada  uma dessas  religiões,  esses  papéis  se  tornam diferentes,  haja  visto  que,  para  o  cristianismo,  a  
identidade do Messias é centralizada na figura de Jesus de Nazaré; enquanto para o judaísmo ainda se 
espera a vinda deste Salvador. Mateus é importante para as contradições que se desenham no enredo,  
pois,  enquanto  judeu,  defende  as  crenças  do  seu  povo,  e,  enquanto  guerrilheiro  atuando  contra  o  
imperialismo, crê na vinda de um messias guerreiro, alguém que vai comandar a revolta, como ocorrera 
em Cuba e no Vietnã. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

95



Antes de tudo: a arte e o artista

O  primeiro  tema  a  ser  tratado  em  AVEJ,  mesmo  antes  da  discussão  sobre  o 

messianismo e sua expressão mítica, é a  arte, afinal esta é a linguagem escolhida para a 

formalização/transmissão do que se intenta produzir, ou seja, no universo representado 

pelos personagens, não se busca atingir a redação de um tratado científico ou mesmo de 

um ensaio, mas a criação de um objeto estético — e isso se dá como resultado imediato do 

relato em face de uma experiência profunda, ocorrida a Lucas, no passado: 

LUCAS — Sim. Eu trago este tormento desde criança. Eu tinha... onze anos 
quando meu pai me deu um livro  — O Primeiro Encontro com a Arte — 
onde me deparei  pela  primeira  vez  com a  pintura  universal  espalhada 
pelos grandes museus do mundo. E, para meu delírio, vi que o Autorretrato 
com  a  Barba  Nascente,  do  Rembrandt,  estava  — por  incrível  que  possa 
parecer — logo ali em Cesareia! […] O quadro estava a pouco mais de cem 
quilômetros de mim! Pedi a meu pai que me levasse para lá, mas o velho já 
tinha feito muito por ter-me comprado o livro... mas eu chorei, bati os pés, 
insisti, até que ele mandou minha irmã me levar.
[…]
— Aí passei a me trancar no escuro, e atravessei a adolescência chorando 
de  bruços,  na  cama,  traumatizada  com  todas  essas  limitações  que  me 
atormentam  até  hoje,  minha  juventude  torturada  por  aquele  maldito 
autorretrato. 
MATEUS — Você se impôs um padrão alto demais (Solha, [199-?], p. 2-3).

Ao  entrar  em  contato  com  um  livro  de/sobre  arte  (a  referência  é  explícita  à 

publicação do livro de Karl-Heinz Hansen, editado no Brasil pela Edições Melhoramentos, 

em 1955), vemos que Lucas se maravilha com o seu conteúdo e com as descobertas que 

dali avultam. Contudo, é apenas quando ela entra em contato com uma obra de arte “real” 

— a  saber,  a  tela  do  século  XVII,  “Autorretrato  com a  Barba  Nascente”,  inicialmente 

atribuída  a  Rembrandt  —,  que  irrompe  um  novo  modo  de  relação  com  o  mundo: 

angustiada,  é  como  se  a  personagem  fosse  tomada,  ao  mesmo  tempo,  por  uma 

megalomania e  por um sentimento de incompetência,  pelo qual  passa a  acreditar  que 

todas as grandes obras de arte humanas deveriam ter sido produzidas por ela. 

LUCAS  —  Cheguei à conclusão de que eu, e não outra pessoa, é quem 
deveria ter pintado aquele quadro, como deveria ter escrito o Diálogo acerca 
dos  principais  sistemas  do  mundo,  do  Galileu!  —  Eu  é  quem  deveria  ter 
pintado o Guernica e ter escrito Os Sertões, o Eclesiastes e os Salmos, a Teoria 
da Relatividade, os Concertos Brandenburgueses, o Cântico dos Cânticos, o Édipo 
Rei e o Hamlet!... mas... […]
JOÃO — Vivi algo semelhante. […] Entendo por que você concebeu essa 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

96



ideia maluca de… inventar um líder… 
LUCAS — Sim. E concebi a ideia de criar o Cristo, o Messias, o homem que 
encarnaria  a  total  superioridade  humana,  que  eu  sonhava  para  mim 
(Solha, [199-?], p. 4).

Ou seja, a personagem se vê  angustiada, tomada pelo sentimento de que tudo de 

belo e genial já fora descoberto ou feito: e, assim, nada lhe restaria para realizar — daí seu 

desejo de criar uma personagem, correspondendo ao mito messiânico, como uma resposta, 

na verdade, à sua própria vontade de atingir um patamar de “superioridade humana”. 

Neste sentido, resultado dessa tortura autoimposta, e de um trabalho de cultivo de sua 

mente, Lucas expressa um impulso criativo: caberia a ela a criação do Messias enquanto 

um  herói,  algo  romanesco,  filosófico,  pop,  o  qual  encarnaria  tudo  o  que  ela  não  o 

conseguira  alcançar,  visto  que,  enquanto  obra  estética,  este  sujeito  de  papel almejaria  a 

dimensão utópica da perfeição. Assim, é deveras relevante considerar que Solha, ao longo 

da  peça,  “dramatiza”/ficcionaliza  as  suas  vivências  pessoais,  tornando-as  experiências 

intercambiáveis, e deixando-as (no mais das vezes, salvo algumas exceções) a cargo de 

Lucas.  Na  fala  acima,  a  personagem narra  o  impacto  que  sobre  ela  se  abate  quando 

descobre que aquele “retrato” estava bem perto dela, exposto em um museu, “logo ali em 

Cesareia!”, e, assim, consegue, acompanhada por uma irmã mais velha, deslocar-se até a 

cidade  grande  e  postar-se  diante  da  obra  de  arte  que  lhe  abisma:  “Ah,  foi  um 

deslumbramento! Fiquei tão siderada na contemplação daquele olhar tão absurdamente 

vivo me fixando lá de seu século distante, daquele olhar de gênio solitário, de rebelde e de 

herói...” (Solha, [199-?], p. 2-3). 

É a partir desse relato de Lucas que podemos inferir algumas interpretações: Solha, 

em  algumas  entrevistas  e  em  sua  autobiografia  (Solha,  2023),  (re)conta  esse  mesmo 

episódio, quando viajou de Sorocaba até a capital paulistana, para conhecer o Museu de 

Arte de São Paulo (MASP) com a sua irmã, onde estaria a tela, vista pela primeira vez no 

livro  que  lhe  fora  dado  por  seu  pai,  justamente  o  de  Karl-Heinz  Hansen.18 Portanto, 

18 Na autobiografia, esta memória é narrada da seguinte maneira: “MEU PRIMEIRO ALUMBRAMENTO 
COM  OS SEGREDOS DA ARTE. Eu tinha 15, 16 anos, trabalhava de dia e fazia um curso um tanto 
ingênuo  de  pintura  à  noite.  Foi  quando  meu  pai  me  deu  o  Primeiro  Encontro  com  a  Arte,  da 
Melhoramentos, obra do alemão-baiano Karl-Heinz Hansen. Aconteceu que nesse livro dei – entre tantas 
obras-primas espalhadas pela Europa - com o então divulgado como o Autorretrato do artista com a barba 
nascente, de Rembrandt, no MASP, o que me fez passar a insistir para que alguém me levasse ao Museu 
de Arte de São Paulo que, na época, ficava na 7 de abril (Somente iria para a Av. Paulista em 1968).  
Aquele filho-de-deus-na-Terra estava a hora e meia de ônibus de mim! Quem me levou foi minha irmã 
Wilma (que perdemos em 2019, aos 87 anos)” (Solha, 2023, p. 194). Esta questão também comparece na 
forma romanesca – lembremos que, antes de ser levado ao palco, Solha havia lançado, na década anterior, 
AVEJ como um romance: “Foi Mateus (foi meu pai) quem deu ao cunhadinho (quem me deu), de presente, 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

97



chegamos aos limites da  autoficção,  mediante o que um “bom escritor pode realçar sua 

biografia por meio do texto ficcional, mas é sempre o texto literário que está em primeiro 

plano”,  por isso,  os dados da vida “estão ali  funcionando como estratégia literária de 

ficcionalização de si” (Faedrich, 2022, p. 67). Ou seja, esta obra de Solha (e outras) estão na 

grande área das  escritas  de  si,  especialmente  quando ele  formaliza tematicamente  suas 

memórias e experiências.: na obra em discussão, legando-as a Lucas, que, assim, acaba por 

se tornar uma emissária pela qual as vozes convergem numa só, mas isso não significa 

dizer que Lucas = Solha. 

Como  vimos,  não  devemos  fazer  esta  relação  de  modo  mecanicista,  pois  é 

necessário entender até que ponto essa inscrição autoficcional se estende e como podemos 

pontuar esse caso como uma inscrição de Solha na personagem. Se, em Foucault, vemos a 

discussão sobre os modos de apagamento do autor na sua escrita, posto que “o sujeito que 

escreve  despista  todos  os  signos  de  sua individualidade particular;  [pois]  a  marca  do 

escritor não é mais do que a singularidade de sua ausência: é preciso que ele faça o papel 

de morto no jogo da escrita […]” (Foucault, 2009, p. 269) — essa seria uma das maneiras de 

perceber  esse  lugar,  contudo,  ao  fazermos  isso,  tomamos  a  escrita  como  parte  desse 

apagamento,  visto  ela  entrar  em  contradição,  pois,  sendo  uma  das  marcas  de 

desaparecimento do autor, ela acaba por, também, ser a prova da sua existência. 

Assim, nos espaços em branco na obra é que deveríamos prestar atenção, pois neles 

encontraríamos o autor: ou seja, o autor emerge como uma função, a qual se distingue do 

nome da pessoa, do nome presente na capa de uma publicação, mas a partir do que ainda 

seria possível localizar essa pessoa dentro do texto, livro etc. Mas existem casos em que as 

narrativas são autobiográficas, como em textos tais quais as memórias e os diários íntimos, 

em que o narrador, o autor e, talvez, a personagem acabam ocupando o mesmo lugar.  

Segundo Anna Faedrich, esse “contrato de leitura consiste nos princípios de veracidade e 

de identidade entre Autor, Narrador e Personagem – protagonista (A = N = P)”. Por isso,  

podemos definir que a autobiografia faz um movimento da vida para o texto, mas quando 

ocorre o inverso, havendo um movimento do texto para a vida? Neste caso, emerge a 

o livro ‘Primeiro Encontro Com A Arte’, das Edições Melhoramentos. Nele o menino se deparou (eu me 
deparei) com a pintura universal, espalhada pelos grandes museus do mundo e o belíssimo Autorretrato 
do Artista Com A Barba Nascente, de Rembrandt, que estava- por incrível que pudesse parecer logo ali, 
em  (São  Paulo)  em  Cesareia!  Pronto!:  aquele  era  o  Filho  Dileto  que  a  Grande  Arte  e  a  Revolução 
inacessíveis lhe enviavam. E Lucas insistiu tanto que Sara acabou por levá-lo (minha irmã me levou)” 
(Solha, 1979, p. 89). O texto romanesco tem duas camadas de interpretação: e, para isso, a operação de 
leitura exige que olhemos para os parênteses, pois eles são responsáveis pela sobreposição da camada 
autoficcional à autobiográfica.

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

98



autoficção. 

Quando Lucas, na peça, se vê de frente ao “Autorretrato...”: 

LUCAS — Exato! (Volta no tempo.) Oh, meu Deus: eu eu nunca chegarei a 
ser como ele! Nunca!
MATEUS,  se  transformando  — Orrra,  garrrota,  há tanta  chente  que non 
chega!
LUCAS — Eu sei... mas isso em mim dói tanto!... (Lucas, voltando ao grupo, 
no tempo da ação) (Solha, [199-?], p. 04, grifos do autor).

Observamos uma ruptura com uma regra do drama: o tempo presente se rompe, a 

ação  se  quebra  e  a  reminiscência  do  passado,  na  cena,  se  revela  como uma mutação 

espaciotemporal:  de repente, já não se está mais no palco do teatro, mas diante da tela, na 

sala do museu, com um outro interlocutor, uma voz que se enuncia diretamente daquele 

momento, seja como memória seja como reflexão alegórica no presente. Ou seja, não é 

Mateus quem “conversa” com Lucas: inicialmente, interpretamos que é o próprio quadro 

que “fala” com a personagem, é uma partilha de vozes. Mas, também podemos pensar que 

Mateus torna-se apenas um portador de uma memória projetada na cena da peça:  ali, 

Mateus pode ser o portador dessa outra voz, que pode não ser (e ser) dita a partir do  

quadro – lembremos que Rembrandt era holandês, por exemplo. 

Portanto, ao erigir Lucas, Solha se coloca no lugar do artista que intenta alcançar a 

realização de um grande projeto estético, pois a frustração é compartilhada por criador e 

criatura, na medida em que essa angústia dita por Lucas também é narrada pela voz de 

Solha na sua autobiografia, e, assim, essa escrita se torna pessoal, pois ela se estende a 

outros escritos e discursos do autor. Contudo, é poético pensar que, numa  estória sobre 

histórias,  sobre  o  mito  criador  e  o  ato  de  criar,  a  escrita  se  torne  algo  para  além do 

ficcional, perpassando gestos criativos, tocando a vida, pois as relações construídas pela 

linguagem tomam forma e se tornam, não apenas autoficcionais, mas metateatrais. 

 Entretanto, se o  autorretrato disparara a angústia criativa em Lucas (ou, também, 

em Solha?),  de outro lado, há também a clara consciência de que emular uma obra já 

existente, afinal, não faria sentido – e, nesta direção, em cada um irrompe uma centelha de 

angústia:

MATEUS — Desculpe-me... Acabei sendo um peso morto para seu projeto.
LUCAS — Muito pelo contrário: você me foi extremamente útil fazendo o 
antagonista,  o  advogado  do  diabo!  Com  apenas  Marcos  e  João  eu  me 
sentiria  como  um  filme  português  com  legendas.  A  gente  não  pode 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

99



acreditar que a realidade esteja naqueles alegres comerciais dos intervalos. 
Tem de ver, também, os trágicos noticiários da TV. […]
MATEUS — Acha, então, que seremos mesmo capazes?
LUCAS — Claro! Se a mente tem esse dom fabuloso de assumir o corpo do 
carro que dirige, do navio que comanda, do Boeing que pilota, por que 
não?
MARCOS — Mas acho que por hoje chega, não, Lucas? Ai, estou morta!…
JOÃO — Eu também.
LUCAS — É, está bem. Acho que por hoje, chega. O arcabouço do nosso 
livro está montado. Acho que estamos todos saindo deste teatro um tanto 
diferentes de quando entramos, não é, Mateus? (Solha, [199-?], p. 35).

Ou seja, mais do que um projeto devidamente fechado e acabado, o que temos ‘em 

cena’ é um Messias em devir, um projeto arquitetônico a ser burilado e realizado, mas que 

já age sobre os seus produtores, em uma espécie de “partilha do sensível” (Rancière, 2009).  

E, se a arte e seus afetos foram o mote desencadeador, é também este o ponto de viragem 

que encerra a  trama: Marcos comentará com Lucas que aquele quadro, o tal  autorretrato, 

que lhe causara tanto impacto é, na verdade, “falso” — melhor dizendo, sua atribuição a 

Rembrandt vem sendo refutada, o que, nestes termos, poria em questionamento seu lugar 

como um “autorretrato”. Entretanto, Lucas, prontamente, retruca:

LUCAS  —  Eu  li.  […]  Doeu,  mas  gostei  de  saber  disso, Marcos!  […] 
Aconteceu, hoje, uma grande revolução neste teatro onde tudo é falso no 
que reproduz o mundo, que é falso, tornando-se por isso verdadeiro! Ide 
agora: a minha missão terminou! (Eles se despedem e a imagem congela, como 
no início do trabalho) (Solha, [199-?], p. 36).

Por este viés, a missão de Lucas assume seu caráter autotélico e parece dar uma 

última mensagem messiânica — mas, a quem é endereçada? Àquele que está lendo/vendo 

ou a seus companheiros que partem para completarem os seus evangelhos? —, ao passo 

em que revoga qualquer limite de separação entre estória e história, o qual “não separava 

somente  a  realidade  e  a  ficção,  mas  também  a  sucessão  empírica  e  a  necessidade 

construída” (Rancière,  2009,  p.  56).  Desse  modo,  vemos que,  cada um,  mediante  seus 

paradigmas  estéticos,  culturais,  filosóficos  e  políticos  formaliza  o  “seu”  Messias, 

consolidando a obra de arte e o modo como ela afeta cada sujeito à sua maneira. A linha 

entre a realidade e a ficção perpassa, no texto, também a verdade e a mentira, o justo e o 

injusto, enquanto debates, ao mesmo tempo, platônicos e teológicos. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

100



Considerações finais

Quando Lucas nos convida a deixar o teatro e nos fala sobre a relação entre a arte e 

a representação da realidade, certamente, somos lançados em meio ao debate sobre, afinal, 

qual o rumo se queria, naqueles fins dos anos de 1980, para a cena paraibana. Se havia, por 

parte de alguns, uma resistência aos aspectos bastante convencionais, de apelo folclórico e 

regionalista-tradicionalista; de outro lado, começava a surgir um novo modo de fazer, que se 

mostrava afinado à perspectiva pós-moderna, que, como demonstrará a década seguinte, 

não se afirmará plenamente. A chegada dos anos de 1990 e a explosão de um sucesso 

retumbante como o de Vau da Sarapalha, com o Grupo Piollin (estreado em 1992), dizem de 

como a convenção regional acabará ganhando novo fôlego e se reinventará em uma série de 

métodos de trabalho atoral e de remontagens até, novamente, se esvaziar em uma série de 

lugares-comuns  e  clichês  na  primeira  década  do  século  XXI.  A  questão  é  que,  como 

afirmamos inicialmente, a dramaturgia de  AVEJ marcou um ponto de inflexão que, em 

meio à  cena local e a uma dramaturgia com forte identidade  regionalista (marcadas por 

nomes de peso, como Altimar Pimentel, Ariano Suassuna, Lourdes Ramalho, Ednaldo do 

Egypto,  Fernando  Silveira,  Adhemar  Dantas  etc.),  se  mostrou  muito  singular,  não 

deixando resíduos na cena local, mas, ao mesmo tempo, marcando de maneira indelével o 

debate naquele momento de viragem. 

A inventividade da montagem teatral de 1988 (cujo registro é até bastante vasto, no 

que se refere aos nossos parcos documentos) ainda precisa ser devidamente estudada (o 

único trabalho que pontua alguns aspectos é o de Sobreira [2013]) e, nesta direção, talvez 

entendamos porque, como Lucas, Solha se retira, dando como finda sua missão nos palcos, 

após aquela estreia, fazendo apenas alguns trabalhos pontuais como libretista ou como 

ator para cinema – e se dedica especialmente à literatura em suas outras formas. Ao trazer 

o  monomito, como estratégia para discussão sobre a arte, mas também como modo para 

pensar  sobre  sua própria  produção estética,  mediante  uma espécie  de pacto narcísico, 

Solha  estava  (consciente  ou  não)  muito  atrelado  a  modos  de  fazer  que  não  tiveram 

repercussão na cena local – na verdade, desde sua primeira produção, em 1968. 

O questionamento que as personagens deixam, de muitas maneiras, reverberam até 

o presente da cena paraibana: Afinal, o que haveria de falso no teatro? O seu excesso de 

convenções  repisadas?  É  como  se,  nesta  última  fala,  de  algum  modo,  ressoasse  uma 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

101



reflexão  sobre  a  linguagem  que  o  autor  vinha  experimentando,  tanto  em  termos  de 

dramaturgia, desde 1968, quanto em termos de cena – especialmente nas montagens com o 

Grupo Bigorna,  a  despeito  de  serem hoje  históricas  (e  vanguardistas)  –,  as  quais  não 

encontraram eco no sistema teatral, circunscrito ao moderno regional, extremamente potente 

em termos ideológicos, estéticos e políticos. Esta hipótese precisa ser devidamente testada. 

Agradecimentos

O  presente  trabalho  foi  realizado  com  apoio  do  CNPq,  Conselho  Nacional  de 
Desenvolvimento  Científico  e  Tecnológico  –  Brasil,  mediante  programa  de  bolsa  do 
PIBIC/CNPq-UEPB. 

Referências

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Tradução de Heráclito Aragão Pinheiro, 
Camilo Franscisco Ghorayeb. São Paulo: Palas Athena, 2023.

CHARTIER, Roger. Inscrever e apagar: cultura escrita e literatura, séculos XI-XVIII. 
Tradução de Luzmara Curcino Ferreira. São Paulo: Unesp, 2007. 

CULLER, Jonathan. Teoria literária: uma introdução. Tradução de Sandra Vasconcelos. 
São Paulo: Beca, 1999.

CUNHA, Duílio. Histórias da cena tabajara: o teatro em João Pessoa-PB (1975-2000). João 
Pessoa. Ideia, 2020.

FAEDRICH, Anna. Teorias da autoficção. Rio de Janeiro: EdUerj, 2022. 

FERREIRA, Esdras Sarmento. Cantata pra Alagamar: do conflito à produção musical. 
Dissertação (Mestrado em Música) – Universidade Federal da Paraíba. Centro de 
Comunicação, Turismo e Artes, Programa de Pós-Graduação em Música, João Pessoa, 
Paraíba, 2017.

FIGUEIREDO, Arizângela Oliveira. O teatro planetário de A verdadeira estória de Jesus: 
a apropriação do imaginário sociocultural dos anos 1970 por W. J. Solha. Dissertação 
(Mestrado em Estudo de Linguagens) – Universidade do Estado da Bahia. Departamento 
de Ciências Humanas, Salvador, Bahia, 2008.

FOUCAULT, Michel. O que é um autor? (Conferência, 1969). In: FOUCAULT, Michel. 
Estética: literatura e pintura, música e cinema. Org. e sel. de textos, Manoel Barros de 
Motta; trad. Inês Autran Dourado Barbosa. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2009. p. 264-298. 

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

102



FRYE, Northrop. A forma da bíblia. In: FRYE, Northrop; MacPHERSON, Jay. A Bíblia e os 
mitos clássicos: a estrutura mitológica da cultura ocidental. Tradução de Igor Barbosa. 
Campinas, SP: Sétimo Selo, 2023. p. 33-41.

MORAES, Deivid J. Entre a escrita e a oralidade: a forma dialógica em Platão. Ética e 
Filosofia Política, Juiz de Fora, n. XIX, v. II, p. 116-134, dez. 2016. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/article/view/17627. Acesso em: 11 
jun. 2025.

NOSELLA, Berilo Luigi Deiró; NEVES, Larissa de Oliveira; MEDEIROS, Ellen de. 
Perspectivas sobre o drama moderno no Brasil: revisitando a 
história. ouvirOUver, Uberlândia, v. 13, n. 1, p. 92-104, jan.- jun. 2017. Disponível 
em: https://seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/37024. Acesso em: 11 jun. 
2025.

QUEIRÓS, Nuno Duarte da Silva. Sol Iustitiæ: a celebração do Natal numa perspectiva 
genética. Humanística e Teologia, v. 36, n. 2, p. 113-142, jul. 2015. Disponível em: 
https://revistas.ucp.pt/index.php/humanisticaeteologia/article/view/9284 Acesso em 
27 jun. 2025.

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível: estética e política. 2. ed. Tradução de Mônica 
Costa Netto. São Paulo: EXO experimental org.; Ed. 34, 2009.

SANTOS, José Trindade. Platão e a escolha do diálogo como meio de criação filosófica. 
Humanitas, Coimbra, v. XLVI, p. 163-176, 1994. Disponível em: 
https://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas46/10_Trindade_Sa
ntos.pdf. Acesso em: 11 de jun. 2025. 

SANTOS, Rosa Borges dos. Filologia e literatura: lugares afins para estudo do texto teatral 
censurado. In: SANTOS, R. B. dos (Org.). Edição e estudo dos textos teatrais censurados 
na Bahia: a filologia em diálogo com a literatura, história e o teatro. Salvador: EDFBA, 
2012. p. 19-65.

SARRAZAC, Jean-Pierre. Diálogo (crise do). In: Jean-Pierre Sarrazac (org.); Catherine 
Naugrette... [et. al.]. Léxico do drama moderno e contemporâneo. Tradução de André 
Telles. São Paulo: Cosac Naify, 2012. p. 69-73.

SARRAZAC, Jean-Pierre. Partilha das vozes. In: SARRAZAC, Jean-Pierre. O outro 
diálogo: elementos para uma poética do drama moderno e contemporâneo. Tradução de 
Luís Varela. Évora: Licorne, 2011. p. 51-55.

SOBREIRA, Josefa Suzângela Lopes. A verdadeira estória de W. J. Solha: uma vida de 
letras e imagens. Monografia (Bacharelado em Teatro) – Universidade Federal da Paraíba. 
Centro de Comunicação, Turismo e Artes, Bacharelado em Teatro, João Pessoa, Paraíba, 
2013.

SOLHA, W. J. A verdadeira estória de Jesus (adaptação teatral). João Pessoa, PB: 
[Datiloscrito], [199-?]. (Inédito. 36 folhas.)

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

103



SOLHA, W. J. A verdadeira estória de Jesus. São Paulo: Ática, 1979.

SOLHA, W. J. Autob/i/ografia de Solha. Cajazeiras: Arribaçã, 2023.

Submetido em: 30 set. 2025
Aprovado em: 23 nov. 2025

Dramaturgia em foco, Petrolina-PE, v. 9, n. 2, p. 81-104, 2025.

104


